Octo 375 المحالية الم نَالِيفِ فَضِ لِمُنالِشِيخِ العَلاَمَهُ رُنُ سِحُهِ ﴿ النَّحِيْمِ رُنُ سِحُهِ ﴿ النَّحِيْمِ

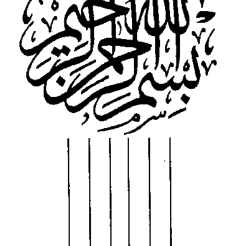
عقيدة ابن أبي زيد القيروان

# جميع حقوق الطبع محفوظة

النهاج » دار المنهاج »

الطبعة الثانية ١٤٣٠هـ - ٢٠٠٩م

رقم الإيداع: ١٤٨٢٦/٩٠٠٥م





٨١ شارع الهدي المحمدي - من أحمد عرابي - مساكن عين شمس - القاهرة

..Y/.17 £. VY 9V£ - ..Y/.1AAAA £1 17

E-Mail: daralmenhaj@hotmail.com/daralminhaj@yahoo.com

# شـــرح عقيدة ابن أبي زيد القيرواني

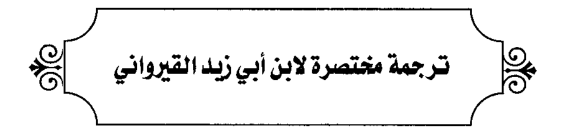
نَاكِيْفُ فَضِ ثِيلِهُ النِّشِيخِ العَلَّامَةِ أُحْمِ رُونِ مِن سِجْ بِي النَّحِثِ جِي أُحْمِ رُونِ مِن سِجْ بِي النَّحِثِ جِي



بننج الخمالح

2

# بِنَهْ اللَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال



#### \* اسمه ونسبه وكنيته:

قال الذهبي: «هو الإمام العلامة الفقيه القدوة عالم أهل المغرب، أبو محمد عبد الله بن (أبي زيد) عبد الرحمن النفزي القيرواني المالكي».

#### \* مولده:

ولد بالقيروان سنة ١٠هـ.

#### \* نشأته:

نشأ منذ صغره على طلب العلم، وحاز رياسة الدنيا والدين، كما قال القاضي عياض، ورحل إليه من الأقطار، ونجب أصحابه، وكَثْرَ الآخذون عنه، وهو الذي لخص المذهب المالكي، وملا البلاد من تواليفه حتى إنه كان يُعد مالكًا الصغير.

#### \* عقيدته:

قال الذهبي: «كان رَجَعُ لَاللهُ على طريقة السلف في الأصول لا يدري الكلام ولا يتأول، فنسأل الله التوفيق».

#### \* شيوخه:

تتلمذ على جمِّ غفير من العلماء والفقهاء، ونذكر بعضًا ممن أخذ عنه، أو سمع منهم على سبيل المثال لا على سبيل الحصر، فقد أخذ عن:

- محمد بن مسرور الحجام.
  - محمد بن الفتح.
- الحسن بن نصر البسوسي.

وخلق كثير.

#### \* تلاميذه:

لا شك أن من تخرج على الجمِّ الغفير من العلماء، وكانت لديه العقلية المتفتحة أن يتخرج على يديه الكمُّ الهائل من العلماء وطلبة العلم، فممن حظوا بشرف الدراسة على يديه:

- الفقيه عبد الرحيم بن العجوز.
  - عبد الله بن غالب السبتي.
- عبد الله بن الوليد بن سعد الأنصاري.
- أبو بكر أحمد بن عبد الرحمن الخولاني.

وخلق كئير.

#### \* تصانیفه:

ملاً رَحِمُلَللهُ البلاد من تواليفه فقد صنف:

- كتاب النوادر والزيادات في نحو المائة جزء.
- واختصر المدونة، وعلى هذين الكتابين المعول في التفقه بالمغرب.

- كتاب الاقتداء بمذهب مالك.
  - كتاب إعجاز القرآن.
  - رسالته في الرد على القدرية.
- مقدمة رسالته في التوحيد التي هي ضمن كتابه: الرسالة في فقه مذهب الإمام مالك رَجِعُلَللهُ ، والتي تعتبر مقدمة في تصنيفه للفقه المالكي، وقد قام شيخنا -حفظه الله، ودفع عنه كل سوء ومكروه- بشرحها.

إلىٰ غير ذلك من التواليف العديدة، التي لا يمكن حصرها، وقيل: إنه وضع رسالته المشهورة، وله سبع عشرة سنة، وكان مع عظمته في العلم والعمل ذا بر وإيثار وإنفاق علىٰ الطلبة وإحسان.

#### % وفاته:

قال الحبال: «توفي رَحِمُلُللهُ في النصف من شعبان سنة ٣٨٩هـ، ولما توفي رثاه بعض الشعراء».

#### \* ترجمته:

انظر: سير أعلام النبلاء (١٧/ ١٠)، تذكرة الحفاظ (٣/ ١٠٢١)، شذرات الذهب (٣/ ١٣١)، معجم المؤلفين (٦/ ٧٣)، الديباج المذهب (ص١٣٦-١٣٨).

#### \* \* \* \* \*

# نص مقدمة مؤلف الرسالة يَحْلِلْنَهُ

قال أبو محمد عبد الله بن أبي زيد القيرواني -رضي الله عنه وأرضاه-:
الحمد لله الذي ابتدأ الإنسان بنعمته، وصوره في الأرحام بحكمته، وأبرزه إلى رفقه وما يسره له من رزقه، وعلمه ما لم يكن يعلم، وكان فضل الله عليه عظيمًا، ونبهه بآثار صنعته، وأعذر إليه على ألسنة المرسلين الخيرة من خلقه فهدئ من وفقه بفضله، وأضلً من خذله بعدله، ويسر المؤمنين لليسرئ، وشرح صدورهم للذكرئ، فآمنوا بالله بألسنتهم ناطقين، وبقلوبهم مخلصين، وبما أتتهم به رسله وكتبه عاملين، وتعلموا ما علمهم، ووقفوا عند ما حد لهم، واستغنوا بما أحل لهم عما حرم عليهم.

# \* أما بعد:

أعاننا الله وإياك على رعاية ودائعه، وحفظ ما أودعنا من شرائعه، فإنك سألتني أن أكتب لك جملة مختصرة من واجب أمور الديانة مما تنطق به الألسنة، وتعتقده القلوب، وتعمله الجوارح، وما يتصل بالواجب من ذلك من السنن من مؤكدها ونوافلها ورغائبها، وشيء من الآداب منها، وجمل من أصول الفقه وفنونه على مذهب الإمام مالك بن أنس -رحمه الله تعالى - وطريقته، مع ما سهّل سبيل ما أشكل من ذلك من تفسير الراسخين، وبيان المتفقهين، لما رغبت فيه من تعليم ذلك للولدان كما تُعلمهم حروف القرآن، ليسبق إلى قلوبهم من فهم دين الله وشرائعه

ما تُرجَىٰ لهم بركته وتُحْمَد لهم عاقبته، فأجبتك إلىٰ ذلك، لما رجوته لنفسي ولك من ثواب من علَّم دين الله أو دعا إليه.

واعلم أن خير القلوب أوعاها للخير، وأرجى القلوب للخير ما لم يسبق الشر إليه، وأولى ما عني به الناصحون، ورغب في أجره الراغبون إيصال الخير إلى قلوب أولاد المؤمنين ليرسخ فيها، وتنبيههم على معالم الديانة، وحدود الشريعة؛ ليراضوا عليها، وما عليهم أن تعتقده من الدين قلوبهم، وتعمل به جوارحهم؛ فإنه روي أن تعليم الصغار لكتاب الله يطفئ غضب الله، وأن تعليم الشيء في الصغر كالنقش في الحجر.

وقد مثلت لك من ذلك ما ينتفعون -إن شاء الله- بحفظه، ويشرفون بعلمه، ويسعدون باعتقاده والعمل به، وقد جاء أن يؤمروا بالصلاة لسبع سنين، ويضربوا عليها لعشر، ويفرق بينهم في المضاجع، فكذلك ينبغي أن يعلَّمُوا ما فرض الله على العباد من قول وعمل قبل بلوغهم ليأتي عليهم البلوغ وقد تمكن ذلك من قلوبهم، وسكنت إليه أنفسهم، وأنست بما يعملون به من ذلك جوارحهم.

وقد فرض الله ﷺ على القلب عملاً من الاعتقادات وعلى الجوارح الظاهرة عملاً من الطاعات.

وسأفصل لك ما شرطتُ لك ذكره بابًا بابًا ليقرب من فهم متعلميه -إن شاء الله تعالى-، وإياه نستخير وبه نستعين، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم، وصلى الله على سيدنا محمد نبيه وآله وصحبه وسلم تسليمًا كثيرًا.

#### \* \* \* \* \*



# باب: ما تنطق به الألسنة وتعتقده الأفئدة من واجب أمور الديانات

من ذلك: الإيمان بالقلب، والنطق باللسان أن الله إله واحد لا إله غيره، ولا شبيه له، ولا نظير له، ولا ولد له، ولا والدّ له، ولا صاحبة له، ولا شريك له.

ليس لأوليته ابتداء، ولا لآخريته انقضاء، ولا يبلغ كنه صفته الواصفون، ولا يحيط بأمره المتفكرون، يعتبر المتفكرون بآياته، ولا يتفكرون في ماهية ذاته، ولا يحيطون بشيء من علمه إلا بما شاء، وسع كرسيه السموات والأرض ولايئوده حفظهما وهو العلي العظيم.

العالم الخبير المدبر القدير السميع البصير العلي الكبير، وأنه فوق عرشه المجيد بذاته، وهو في كل مكان بعلمه.

خلق الإنسان، ويعلم ما توسوس به نفسه، وهو أقرب إليه من حبل الوريد، وما تسقط من ورقة إلا يعلمها، ولا حبة في ظلمات الأرض ولا رطب ولا يابس إلا في كتاب مبين.

على العرش استوى، وعلى الملك احتوى، وله الأسماء الحسنى والصفات العلا، لم يزل بجميع صفاته وأسمائه متصفًا، تعالى أن تكون صفاته مخلوقة، وأسماؤه محدثة.

كلم موسى بكلامه الذي هو صفة ذاته لا خلق من خلقه، وتجلى للجبل فصار دكًا من جلاله، وأن القرآن كلام الله، ليس بمخلوق فيبيد، ولا صفة لمخلوق فينفد.

والإيمان بالقدر خيره وشره، حلوه ومره، وكل ذلك قد قدره الله ربنا، ومقادير الأمور بيده، ومصدرها عن قضائه، عَلِمَ كل شيء قبل كونه فجرئ على قدره،

لا يكون من عباده قول ولا عمل إلا وقد قضاه وسبق علمه به: ﴿ أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُو اللَّهِ عَلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُو اللَّهِ اللَّهِ عَلَمُ مَنْ يَشَاء فيوفقه وَهُو اللَّهِ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا عَلَا عَلَمُ عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا

تعالىٰ الله أن يكون في ملكه ما لا يريد، أو يكون لأحد عنه غنىٰ، أو يكون أحد من خلقه خالقًا لشيء، وأنه ما ثَمَّ خالق إلا هو رب العباد ورب أعمالهم، والمقدِّر لحركاتهم وآجالهم، الباعث الرسل إليهم لإقامة الحجة عليهم، ثم ختم الرسالة والنذارة والنبوة بمحمد نبيه على فجعله آخر المرسلين بشيرًا ونذيرًا وداعيًا إلىٰ الله بإذنه وسراجًا منيرًا.

وأنزل عليه كتابه الحكيم، وشرح به دينه القويم، وهدئ به الصراط المستقيم. وأن الساعة آتية لا ريب فيها، وأن الله يبعث من يموت كما بدأهم يعودون. وأن الله سبحانه ضاعف لعباده المؤمنين الحسنات، وصفح لهم بالتوبة عن كبائر السيئات، وغفر لهم الصغائر باجتناب الكبائر، وجعل من لم يتب من الكبائر صائرًا إلى مشيئته: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشَرَكَ بِهِ ء وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءُ ﴾ [النساء: ٨٤].

وأن الله سبحانه قد خلق الجنة فأعدها دار خلود لأوليائه، وأكرمهم فيها بالنظر إلى وجهه الكريم، وهي التي أهبط منها آدم نبيه وخليفته إلى أرضه بما سبق في سابق علمه، وخلق النار فأعدها دار خلود لمن كفر به وألحد في آياته وكتبه ورسله، وجعلهم محجوبين عن رؤيته.

وأن الله - تبارك و تعالى - يجيء يوم القيامة: ﴿وَٱلْمَالُكُ صَفّاصَفًا ﴾ [الفجر: ٢٦]. لعرض الأمم وحسابها وعقوبتها وثوابها، وتوضع الموازين لوزن أعمال العباد: ﴿فَمَن ثَقُلَتَ مَوَزِينُهُ وَأُولَتِيكَ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ ﴾ [الأعراف: ٨]. ويؤتون صحائفهم بأعمالهم: فمن أوتي كتابه بيمينه فسوف يحاسب حسابًا يسيرًا، ومن أوتي كتابه وراء ظهره فأولئك يصلون سعيرًا.

وأن الصراط حق يجوزه العباد بقدر أعمالهم، فناجون متفاوتون في سرعة النجاة عليه من نار جهنم، وقوم أوبقتهم فيها أعمالهم.

والإيمان بحوض رسول الله على تَرده أمته، لا يظمأ من شرب منه، ويذاد عنه من بدَّل وغيَّر.

وأن الإيمان قول باللسان، وإخلاص بالقلب، وعمل بالجوارح، يزيد بزيادة الأعمال وينقص بنقصها، فيكون فيها النقص وبها الزيادة، ولا يكمل قول الإيمان إلا بالعمل.

ولا قول وعمل إلا بنية، ولا قول ولا عمل ونية إلا بموافقة السنة.

وأنه لا يكفر أحد بذنب من أهل القبلة.

وأن الشهداء أحياء عند ربهم يرزقون، وأرواح أهل السعادة باقية ناعمة إلى يوم يبعثون، وأرواح أهل الشقاوة معذبة إلى يوم الدين.

وأن المؤمنين يفتنون في قبورهم ويسألون؛ ﴿ يُثَيِّتُ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱلْقَوْلِ ٱلثَّابِتِ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنِيَا وَفِي ٱلْآخِرَةِ ﴾ [إبراهيم:٢٧].

وأن على العباد حفظة يكتبون أعمالهم، ولا يسقط شيء من ذلك عن علم ربهم، وأن ملك الموت يقبض الأرواح بإذن ربه.

وأن خير القرون: القرن الذين رأوا رسول الله على وآمنوا به، ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم، وأفضل الصحابة الخلفاء الراشدون المهديون أبو بكر، ثم عمر، ثم عثمان، ثم على -رضي الله عنهم أجمعين-.

وألاً يذكر أحد من صحابة الرسول الله إلا بأحسن ذكر، والإمساك عما شجر بينهم، وأنهم أحق الناس أن يُلتمس لهم أحسن المخارج، ويُظن بهم أحسن المذاهب.

والطاعة لأئمة المسلمين من ولاة أمورهم وعلمائهم، واتباع السلف الصالح واقتفاء آثارهم، والاستغفار لهم، وترك المراء والجدال في الدين، وترك كل ما أحدثه المحدثون.

وصلىٰ الله علىٰ سيدنا محمد وعلىٰ آله وأزواجه وذريته وسلم تسليمًا كثيرًا.

\* \* \* \*

# نظم مقدمة الرسالة

# للشيخ أحمد بن مشرف الأحسائي المالكي المتوفى سنة ١٢٨٥هـ - نقلاً من ديوانه (ص١٧)

على أياديه ما يخفى وما ظهرا هب الصبا فأدر العارض المطرا وساد كل الورئ فخرا وما افتخرا وصحبه كل من آوى ومن نصرا وصحبه كل من آوى ومن نصرا إلا سما وبأسباب العلا ظفرا سعادة العبد والمنجى إذا حشرا

الْحَمدُ لله حَمدًا ليس منحصرًا ثم الصلاة وتسليمُ المهيمن ما على الذي شاد بنيانَ الْهُدى فسما نبيً نا أحْمَد الْهَادي وعَتْرته وبعدُ فالعلمُ لَم يظفر به أحدٌ لاسيما أصل علم الدِّين إن به

# باب: ما تعتقدُه القلوب، وتنطق به الألسنُ من واجب أمور الديانات

نطقُ اللِّسان بِما في الذِّكر قد سطرًا في الذِّكر قد سطرًا في لا إله سوى من للأنام برًا ربُّ سواه تعالَى من لنا فطرًا بسلا شريك ولا عسون ولا وُزرَا ووالسد وعن الأشباه والنُّظَرَا

وأوَّلُ الفرض إيْمَ انُ الفؤاد كذا أنَّ الإله إله واحد صمد ربُّ السموات والأرضين ليس لنا وأنه مُوجِدُ الأشياء أجمعها وهو المنزَّه عن ولد وصاحبة ولا يُحيط به علمًا من افتكرًا بدءٌ ولا منتهي سبحان من قدرًا فردٌ سميعٌ بصيرٌ ما أراد جَرَا كلُّ السموات والأرضين إذ كبرًا بذاته فاسأل الوحيين والفطرا عن الرَّسول فتابع مَن رَوي وقرا العرش استوى وعن التكييف كن حَذِرًا يخفاه شيء سميع شاهد ويركى كذاك أسماؤه الحسنى لمن ذكرًا كلامُه غيرُ خلق أعجز البشرا وكَم يرزل من صفات الله معتبرًا بالْخَطِّ يثبته في الصُّحف من زبرًا إلَهُ له فوق ذاك الطور إذ حضرًا من وصفه كلمات تَحتوى عبراً قال الكليم: إلهي أسأل النظرا أنَّىٰ ترانِى ونوري يدهشُ البصرا إذا رأى بعض أنواري فسوف ترى تصدَّع الطورُ من خوفٍ وما اصطبرًا

لا يبلغن كُنْهُ وصف الله واصفه وأنَّه أوَّل باق فليس له حيٌّ عليمٌ قديرٌ والكلام له وأنَّ كرسيه والعرش قد وسعا وَلَم يزل فوق ذاك العرش خالقُنا إنَّ العلوَّ به الأخبارُ قد وَرَدَتْ فالله حق على الملك احتوى وعلى والله بالعلم في كال الأماكن لا وأنَّ أوصافه ليست بمحدثة وأن تنسزيله القرآن أجمعًه وحيٌّ تكلُّم مولانا القديمُ به يتلَىٰ ويُحمل حفظًا في الصدور كما وأن موسئ كلسيمُ الله كلَّمه فالله أسمعه من غير واسطة حتى رام أن يحظى برؤيته في محبته إلىك قال له الرحمن موعظة فانظر إلَىٰ الطور إن يثبت مكانته حتى إذا ما تَجلَّىٰ ذو الْجَلال له

# فصل في الإيمان بالقدر خيره وشرّه

إيْمَانُا واجبٌ شرعًا كما ذكرًا طرًّا وفي لوحه الْمَحفوظ قد سُطِرًا ومن شكرانِ من شكرًا ومن ضلالٍ ومن شكرانِ من شكرًا فلا تكن أنت مِمَّن ينكر القدرًا يَجري عليهم فعن أمر الإله جرًا قضائه كلُّ شيء في الورئ صَدرًا ومن أضلً بعدل منه قد كفرًا ما شاءه الله نفعًا كان أو ضررًا

وبالقضاء وبالأقدار أجمعها فك أرَلِ فك أرَلِ شيء قضاه الله في أرَلِ وكلَّ ما كان من هم ومن فرح فإنه مسن قضاء الله قدر فإنه خالت أفعال العباد وما ففي يديه مقادير الأمور وعن فمن هدئ فبمحض الفضل وفقه فليس في مُلكه شيءٌ يكون سوئ

# فصلٌ في عذاب القبر وفتنته

من قبل إكمالها الرِّزق الذي قُدرا باذن مولاه إذ تستكمل العُمُرا من حين يوضعُ مقبورًا ليختبرا جناًت عدن كطير يعلق الشجرا في جوف طير حسان تعجب النَّظرا من كل ما تشتهي تجني بها الثمرا حتى تكون مع الجثمان في سقرا

ولَم تَمُت قطُّ من نفس وما قُتلت وكلُّ روح رسولُ الموت يقبضُها وكلُّ من مات مسئولٌ ومفتتنٌ وأن أرواح أصحاب السعادة في لكنما الشهدا أحيا وأنفسهم وأنها في جنان الخلد سارحة وأن أرواح من يشقى معذبة

# فصل: في البعث بعد الموت والجزاء

في الصُّور حقٌّ فيحيا كلَّ من قُبرَا سبحان من أنشأ الأرواح والصُّورَا وكلّ ميت من الأموات قد نشرًا يقتص مظلومُهم مِمَّن له قهرًا والشمسُ دانيةٌ والرَّشح قد كَثُرا لَهِمُ صفوفٌ أحاطت بالورئ زُمَرًا خُدزاً نها فأهالت كل مَن نظرا على العصاة وترمى نكوهم شررًا أعمالَهم كلَّ شيء جلَّ أو صَغَرَا فهو السَّعيد الذي بالفوز قد ظفرًا دعا ثبورًا وللنيران قد حُـشرًا بالْخَير فاز وإن خفَّت فقد خَسِرَا يكون في الْحَسنات الضِّعف قد وفرا ربِّي لِمَن شا وليس الشركُ مغتفرًا مُخلدٌ ليس يَخشيٰ الموتَ والكبرَا يَخشى الإله وللنعماء قد شكرًا كما يرى الناس شمس الظهر والقمرا

وأن نفخــة إسـرافيل ثانـية كما بدا خلقهم ربي يعيدهم حتى إذا ما دعا للجمع صارخة قال الإله: قفوهم للسؤال لكي فيوقفون ألوفًا من سنينهم وجاء ربُّك والأملاكُ قاطبة وجيء يومئذٍ بالنار تسحبُها لَهَا زفيرٌ شديدٌ مِن تَغَسيُّظِها ويرسل الله صحف الخلق حاوية فمن تلقَّته باليمني صحيفته ومن يكن باليد اليسرى تناولها ووزنُ أعمالهم حق فإن ثقلت وأنَّ بالمثل تُجزئ السيئات كما وكلُّ ذنب سوى الإشراك يغفره وجنة النخُلد لا تفني وساكنُها أعلقها الله دارًا للخلود لِمَن وينظرون إلَـي وجـه الإلـه بهـا

أعدد ها الله مدولانا لِمَدن كفرا ولوبسفك دم المعصوم قد فَجَرا خير البرية من عاص بها سجرًا كذلك النار لا تفنى وساكنها ولا يخلد فيها من يوحده وكم ينجي إلهي بالشفاعة من

# فصل: في الإيمان بالحوض

ما بين صنعا وبصرى هكذا ذكرًا وأن كيرانه مشل السنجوم تسري سيماهم: أن يرى التحجيل والغررًا عن ورده ورجال أحدثوا الغيرا بسرعة مَن لمنهاج الهدئ عبرًا قهد وقول وفعل للذي أمرا كما يريد بطاعيات الذي شكرًا من الهداة نجوم العلم والأمرا من المعاصي فيلغي أمرهم هدرًا نبيسنا وبهم دين الهدي نُصرا وفي النهار لدى الهيجا ليوث شرى والسبق في الفضل للصديق مع عمرًا أتباع أتباعهم مِمَّن قفي الأثرا بالْخَير والكفِّعما بينهم شجرًا عن اجتهاد وكن إن خضت معتذرًا وأن للمصطفئ حوضًا مسافته أحلئ من العسل الصافي مذاقته ولَــم يَــرِدْه ســوى أتــباع ســنته وكم يُنحَّى ويُنفئ كل مستدع وأن جسرًا على النيران يعبره وأن إيْمَانــنا شــرعًا حقيقــته وأن معصية الرَّحْمَن تنقصه وأن طاعة أولى الأمر واجبة إلا إذا أمروا يرومًا بمعرصية وأن أفسضل قرن للسذين رأوا أعنيي المصحابة رهبان بليلهم وخيرهم من ولي منهم خلافته والتابعون بإحسان لَهُم وكذا وواجب ذكر كل من صحابته فلا تَخض في حروب بينهم وقعت

والاقتداء بهم في الدين مفترض وترك ما أحدث الضُّلاَّل فيه فكم إن الْهُدي ما هدي الْهَادي إليه وما فلامراء ومافي الدين من جدل فهاك في مذهب الأسلاف قافية يَحوى مهمات باب في العقيدة من والْحَمد لله مولانا ونسسأله ثم الصلاة على من عمر بعثته ودينه نسخ الأديان أجمعها محمد خير كل العالَمين به وليس من بعده يوحي إلَىٰ أحد والآل والصحب ما ناحت على فَنن

فهم لناقدوة هم مقتفو الأثبرا ضَلاَلَةٍ تُبعَت والدين قد هُجرًا به الكتاب كتاب الله قد أمرا وهل يُجادل إلا كل من كفرا نظمًا بديعًا وجيز اللفظ مُختصرًا رسالة ابن أبى زيد الذي اشتهرًا غفران مباقَبلٌ مين ذنيب ومباكشرًا فأنذر الثقلين البحن والبشرا وليس ينسخ ما دام الصفا وحرًا ختم النبيين والرسل الكرام جرا ومن أجاز فحل قتله هدرًا وَرْقًا وماغَرَّدَت قمرية سحرا

\* \* \* \* \*

# شرح مقدمة مؤلف الرسالة

قال أبو محمد عبد الله بن أبي زيد القيرواني -رحمه الله تعالى-: «الحمد لله الذي ابتدأ الإنسان بنعمته، وصوره في الأرحام بحكمته».

# \* الشرح:

لقد امتن الله على الإنسان بخلقه له، وتعليمه إياه، فقال سبحانه: ﴿ الرَّحْمَنُ اللَّهِ عَلَى الإنسان بخلق له، وتعليمه إياه، فقال سبحانه: ﴿ الرَّحْمَنُ اللَّهُ عَلَمُهُ الْبَيَانَ ﴾ [الرحمن:١-٤].

وقال: ﴿ وَعَلَمَ ءَادَمَ ٱلْأَسْمَآءَ كُلَّهَا ثُمَّ عَرَضُهُمْ عَلَى ٱلْمَلَآءِكَةِ فَقَالَ أَنْبِثُونِي بِأَسْمَآءِ هَآؤُلَآءِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴾ [البقرة:٣١].

فدلت هذه الآيات على عناية الله بهذا الإنسان، ولطفه به، ورحمته له؛ حيث ابتدأ خلقه في الرحم وصوَّره على أحسن صورة، قال تعالى: ﴿ هُو الَّذِي يُصَوِّرُكُمَّ اِبتدأ خلقه في الرحم وصوَّره على أحسن صورة، قال تعالى: ﴿ هُو الَّذِي يُصَوِّرُكُمَّ فِي الْأَرْحَامِ كَيْفَ يَشَاءُ لاَ إِلَهُ إِلَاهُ وَالْعَزِينُ الْمُحَامِدُ ﴾ [آل عمران: ٦].

وقال سبحانه: ﴿ فِي أَي صُورَةٍ مَّا شَآءَ رَكَّبَكَ ﴾ [الانفطار: ٨].

وقال تعالىٰ: ﴿لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ فِي آَحْسَنِ تَقْوِيهِ ﴿ ثُمَّ رَدَدْنَاهُ أَسْفَلَ سَلِفِلِينَ ۞ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ فَلَهُمْ أَجْرُ غَيْرُ مَمْنُونِ ﴾ [التين:٤-٦].

\* قوله: «وأبرزه إلى رفقه».

\* الشرح:

يعني: أن الإنسان يُخلق ضعيفًا، فجُبل أهله على الرحمة به، والرفق به.

#### \* \* \* \* \*

\* ثم قال: «وما يسره له من رزقه».

\* الشرح:

فهو يرزقه باللبن من حلمة الثدي، وبعد أن يشتد ويخرج له الأسنان أعطاه رزقًا آخر يليق بحاله، وهو الطعام الذي يعيش عليه أمثاله.

#### \* \* \* \* \*

\* ثم قال: «وعلمه ما لم يكن يعلم».

\* الشرح: وقد أشرنا فيما سبق على الآيات الدالة على ذلك، ومن ذلك أيضًا قوله -جل وعلا-: ﴿ أَقُرَأُ بِٱسْمِ رَبِكَ ٱلَّذِى خَلَقَ ۞ خَلَقَ الْإِنسَنَ مِنْ عَلَقِ ۞ أَقَرَأُ وَرَبُّكَ أَلَاكُمُ ۗ أَلَاكُمُ أَلَاكُمُ أَلَا يَعْلَمُ ﴾ [العلق:١-٥].

#### \* \* \* \* \*

\* ثم قال: «وكان فضل الله عليه عظيمًا».

\* الشرح:

حيث تفضَّل عليه بالسمع، والبصر، واللسان الناطق، والعقل المفكر، والجوارح التي يتحرك بها؛ فيمشي، ويبطش، ويعمل، ويصنع.

#### \* \* \* \* \*



\* ثم قال: «ونبهه بآثار صنعته».

# \* الشرح:

أي: نبهه بذلك على حكمة ربه وقدرته على أنه خلقه لعبادته، قال ﴿ أَمْ خُلِقُواْ مِنْ غَيْرِشَى ۚ عَلَىٰ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴿ أَمْ خُلَقُواْ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ بَل لَا يُوقِنُونَ ﴾ [الطور:٣٥-٣٧].

#### \* \* \* \* \*

\* ثم قال: «وأعذر إليه على ألسنة المرسلين الخيرة من خلقه، فهدى من وفقه بفضله، وأضل من خذله بعدله».

## \* الشرح:

ففي هذه الجملة بيَّن المؤلف رَحِمْلَللهُ بأن الله وَعَلَّا أَرسل رسله من بني آدم إليهم فدعاهم إلى توحيده، وإفراده بالعبادة، ونبههم على أن العبادة هي الحكمة في أصل الإيجاد، فقال عَلَيْ : ﴿ يَبَنِي ٓ ءَادَمَ إِمَّا يَأْتِينَا كُمْ رُسُلُ مِنكُمْ يَقُصُونَ عَلَيَكُمْ ءَايَتِي فَمَنِ في أصل الإيجاد، فقال عَلَيْ : ﴿ يَبَنِي ٓ ءَادَمَ إِمَّا يَأْتِينَا كُمْ رُسُلُ مِنكُمْ يَقُصُونَ عَلَيْكُمْ ءَايَتِي فَمَنِ أَصَلَ الإيجاد، فقال عَلَيْم وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهِ عَلَيْهُمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُولُولُولُ وَلَا اللللللّهُ وَلِللللللّهُ وَلّهُ وَلِلْ الللللّهُل

وقال ﷺ: ﴿وَمَآ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوجِىٓ إِلَيْهِ أَنَهُ, لَآ إِلَهَ إِلَآ أَنَا فَاَعْبُدُونِ ﴾ [الأنبياء:٢٥].

وقال عَلَيْ: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلِجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ﴾ [الذاريات:٥٦].

ثم بيَّن لَحَمُلِّللهُ أَن الناس بعد الرسالات انقسموا إلى قسمين: فريق تابعوا الرسل، وآمنوا بما جاءوهم به، فكانوا مهتدين، وفريق كذَّبوا وأبوا فكانوا مخذولين ضالين، فهو قد هدى من وفقه بفضله، وأضل من خذله بعدله.

قال وَ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ هَدَى ٱللَّهُ وَمِنْهُم مَّنْ حَقَّتَ عَلَيْهِ ٱلظَّلَالَةُ فَسِيرُواْ فِي الْأَرْضِ فَٱنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَنِقِبَةُ ٱلْمُكَذِّبِينَ ﴾ [النحل:٣٦].

#### \*\*\*\*

\* ثم قال: «وَيَسَّرَ المؤمنين لليسرى، وشرح صدورهم للذكرى، فآمنوا بالله بألسنتهم ناطقين، وبقلوبهم مخلصين، وبما أتتهم به رسله وكتبه عاملين».

# \* الشرح:

بيَّن على التفصيل ما يلزم في الإيمان من اتفاق القلوب والألسنة والجوارح على مقتضاه فالقلب يعتقد ويؤمن ويصدق، واللسان ينطق موافقة للقلب على مقتضى ما صدَّق به، والجوارح تعمل على مقتضى ما أمرت به من أفعالٍ وتُروكٍ.

#### \*\*\*\*

\* ثم قال: «وتعلموا ما علَّمهم».

# \* الشرح:

أي: ما علَّمهم من شرائع الإيمان، تعلموا ذلك، ووقفوا عند ما حد لهم -أي: من الصفات-، أي من صفات الله وَ العليا، وأسمائه الحسنى، فوقفوا عند ما بيَن لهم، وكتم عنهم الكيفية، فآمنوا بما أخبرهم به، وتركوا ما سكت عنه، ولم يتجاوزوه كما قال مالك رَحِم لللهُ لمن قال له: بأن الله قال: ﴿ ثُمَّ ٱلسَّوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ ﴾ [الفرقان: ٥٩]. كيف استوىٰ؟

فقال: «الاستواء معلوم، والكيف مجهول، والإيمان به واجب، والسؤال

عنه بدعة»<sup>(۱)</sup>.

فدلَّ ذلك على أن المؤمنين آمنوا بما بينه لهم، وتوقفوا عند ما حد لهم ولم يتجاوزوا ذلك.

#### \* \* \* \* \*

\* ثم قال: «واستغنوا بما أحل لهم عمًّا حرم عليهم».

\* الشرح:

فدلَّ على عبوديتهم لله تَخَالُ حيث آمنوا بما أخبر به، وتعلموا ما أمرهم بتعلمه، ووقفوا عند ما حد لهم، وأخذوا ما أحل لهم، وامتنعوا عما حرم عليهم، فكانوا عباد الله حقًا.

قال عَلَى اَلْأَرْضِ هَوْنَا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ اللَّهِ عَلَى اَلْأَرْضِ هَوْنَا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ الْجَدِهِلُونَ عَلَى اَلْأَرْضِ هَوْنَا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ الْجَدِهِلُونَ قَالُواْ سَلَامًا ﴿ وَاللَّهِ مَا يَدِيهِ مِنْ سُجَّدًا وَقِيكُمًا ﴾ [الفرقان: ٦٣- الْجَدِهِلُونَ قَالُواْ سَلَامًا ﴿ وَاللَّهِ مَا يَدِيهِ مِنْ سُجَّدًا وَقِيكُمًا ﴾ [الفرقان: ٦٣- الآيات...

هذا هو شرح هذه المقدمة، أما بعد هذا فقد ذكر نَحَمِّلَاللهُ الدافع الذي حمله على كتابة هذه الجملة المختصرة فقال: «أما بعد: أعاننا الله وإياك على رعاية ودائعه، وحفظ ما أودعنا من شرائعه».

والودائع تفسر بالأمانات التي اؤتمن عليها الإنسان في خلوته وجلوته من أداء العبادة، والتطهر حق الطهارة، وحفظ الحواس والجوارح عما حرم الله.

وفي الحديث: «استحيوا من الله حق الحياء. قالوا: إنا نستحي من الله يا نبي الله،

<sup>(</sup>١) أخرجه الدارمي في الرد على الجهمية (ص٣٣)، وقال الذهبي في العلو (١٤١): هذا ثابت عن مالك.

والحمد لله. قال: ليس ذلك؛ ولكن الاستحياء من الله حق الحياء: أن تحفظ الرأس وما وعي، وأن تحفظ البطن وما حوى، وأن تذكر الموت والبلى، ومن أراد الآخرة ترك زينة الحياة الدنيا ...». الحديث (١).

#### \*\*\*\*

\* ثم قال: «فإنك سألتني أن أكتب لك جملة مختصرة من واجب أمور الديانة مما تنطق به الألسنة وتعتقده القلوب، وتعمله الجوارح، وما يتصل بالواجب من ذلك من السنن من مؤكدها ونوافلها ورغائبها، وشيء من الآداب منها، وجمل من أصول الفقه وفنونه على مذهب الإمام مالك بن أنس –رحمه الله تعالى – وطريقته».

# \* الشرح:

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي (٢٤٥٨)، من حديث ابن مسعود ١١٥، وحسنه الألباني في صحيح الجامع (٩٣٥).

وكلنا نؤمن بأننا جميعًا إنما كلفنا بمتابعة الرسول الله لا بمتابعة غيره، وأن من عظم شأنه من الأئمة وكثر أتباعه منهم إنما حصل ذلك لأن التابعين له ظنوا أنه من المتبعين لرسول الله في كل شيء إلا ما خفي عليه من غير قصد ولا تهاون، وقد تبين من هذا أن الواجب علينا جميعًا هو اتباع الدليل، سواء كان الدليل مع مالك، أو الشافعي، أو أحمد بن حنبل، أو أبي حنيفة أو غيرهم.

#### \* \* \* \* \*

\* ثم قال: «مع ما سهل سبيل ما أشكل من ذلك من تفسير الراسخين، وبيان المتفقهين لما رغبت فيه من تعليم ذلك للولدان كما تُعلمهم حروف القرآن».

# \* الشرح:

وأقول: يقصد المؤلف من هذا: أن الواجب أن نأخذ من تفسير الراسخين في العلم والمتفقهين في الدين ما يناسب تلك المسألة مما يجعل الإنسان عارفًا لتلك المسألة، وما قيل فيها، غير أن الواجب عليه أن يتبع ما ترجح عنده إن كان مؤهلاً، وأن يعلمه لمن وكل إليه تعليمهم من الأطفال والصغار أو الشباب الذين يريدون معرفة الحق ليتبعوه.

#### \*\*\*\*

\* ثم قال: «ليسبق إلى قلوبهم من فهم دين الله وشرائعه ما ترجى لهم بركته وتُحْمَد لهم عاقبته».

# \* الشرح:

يعني: أن الأطفال الذين يُعلمون العقيدة الصحيحة من الصغر أن تلك

العقيدة الصحيحة تحتل قلوبهم فتثبت فيها وتمنع ما يُعرض عليها من المحدثات التي تَرُدُّها الشرائع، وقد أشار حديث حذيفة بن اليمان الله إلى ذلك؛ فقال فيما رواه عن النبي على: «تعرض الفتن على القلوب كعرض الحصير عوداً عوداً، –أو: كالحصير عوداً عوداً– فأي قلب أشربها نكت فيه نكتة سوداء، وأي قلب أنكرها نكت فيه نكتة بيضاء»(١).

وقد أشار المؤلف إلى أن خير القلوب أوعاها للخير، فقال بعد قوله: «فأجبتك إلى ذلك لما رجوته لنفسى ولك من ثواب من علَّم دين الله، أو دعا إليه».

#### \* \* \* \* \*

\* ثم قال: «واعلم أن خير القلوب أوعاها للخير، وأرجى القلوب للخير ما لم يسبق الشر إليه».

\* الشرح:

يعني: أن القلوب التي يسبقُ إليها الشر تتأثر به غالبًا، وأن القلوب التي يأتي إليها الخير، وهي خالية صافية فهي التي يرجى تقبلها لذلك الخير والعمل به.

#### \*\*\*\*

\* ثم قال: «وأولى ما عني به الناصحون، ورغب فيه أجره الراغبون إيصال الخير إلى قلوب أولاد المؤمنين ليرسخ فيها، وتنبيههم على تعاليم الديانة، وحدود الشريعة ليراضوا عليها».

\* الشرح:

قوله: «ليراضوا عليها». من الرياضة، وهي التمرين على الشيء.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٤٤).

\* «وما عليهم أن تعتقده من الدين قلوبهم، وتعمل به جوارحهم، فإنه قد روي أن تعليم الصغار لكتاب الله يطفئ غضب الله، وأن تعليم الشيء في الصغر كالنقش في الحجر».

# \* الشرح:

وأقول: هذا كلام حق -إن شاء الله- إذا قصد به تعليم الصغار العقيدة الصحيحة حتى ينجو في مستقبلهم من قبول المحدثات والبدع والضلالات.

#### \* \* \* \* \*

\* قال: «وقد مثلت لك من ذلك ما ينتفعون -إن شاء الله - من حفظه ويشربون من علمه ويسعدون من اعتقاده والعمل به، وقد جاء -أي: عن النبي ال يؤمر وا بالصلاة لسبع سنين، ويضربوا عليها لعشر سنين، ويفرق بينهم في المضاجع، فكذلك ينبغي أن يُعلَّموا ما فرض الله على العباد من قول وعمل قبل بلوغهم؛ ليأتي عليهم البلوغ وقد تمكن ذلك من قلوبهم، وسكنت إليه أنفسهم، وأنست بما يعملون به من ذلك جوارحهم، وقد فرض الله القلل عملاً من الاعتقادات، وعلى الجوارح الظاهرة عملاً من الطاعات، وسأفصل لك ما شرطت لك ذكره بابًا بابًا ليقرب من فهم متعلميه -إن شاء الله تعالى -، وإياه نستخير وبه نستعين، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم وصلى الله على سيدنا محمد نبيه وآله وصحبه وسلم تسليمًا كثيرًا».

#### \* \* \* \* \*

\* قال الماتن: أبو محمد عبد الله بن أبي زيد القيرواني رَحَمُ لَاللهُ:

# باب: ما تنطق به الألسنة وتعتقده الأفئدة من واجب أمور الديانات

«من ذلك الإيمان بالقلب، والنطق باللسان أن الله إله واحد لا إله غيره ولا شبيه له، ولا نظير له، ولا ولد له، ولا والد له، ولا صاحبة له، ولا شريك له، ليس لأوليته ابتداء، ولا لآخريته انقضاء، ولا يبلغ كنه صفته الواصفون، ولا يحيط بأمره المتفكرون بآياته، يعتبر المتفكرون بآياته، ولا يتفكرون في ماهية ذاته، ولا يحيطون بشيء من علمه إلا بما شاء، وسع كرسيه السموات والأرض، ولا يئوده حفظهما وهو العلى العظيم».

\* الشرح:

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين، نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

#### \* \* \* \* \*

\* قوله: «باب: ما تنطق به الألسنة، وتعتقده الأفئدة من واجب أمور الديانات».

\* قال: «من ذلك الإيمان بالقلب».

\* قلت: ومعنى الإيمان بالقلب، أي: التصديق بوحدانية الله على مؤكدًا ذلك بالنطق باللسان أن الله إله واحد لا إله غيره، وهذا معنى لا إله إلا الله.

فكلمة «لا إله» مركبة من جملتين: جملة النفي، وجملة الإثبات.

فجملة النفي المتقدمة، وهي مؤلفة من «لا» النافية ومنفيها، ف: «لا» كلمة نفي و «إله»: نكرة تشمل جميع الآلهة إذ إن النكرة إذا كانت في سياق النفي فهي تعم، ومن أجل ذلك اقتضى هذا النفي أنه نفي لجميع الآلهة أي نفي لجميع المعبودات، ثم بعد ذلك جاء الإثبات بـ «إلا» الاستثنائية، لا إله إلا الله، وهذا مقتضى قوله أن الله إله واحد لا إله غيره، ومصداق ذلك قوله تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ إِلَّا نُوجِى إِلَيْهِ أَنَهُ لَا إِلَه إِلاَ أَنَا فَأَعْبُدُونِ ﴾ [الأنبياء: ٢٥].

#### \* \* \* \* \*

\* أما قوله: «لا شبيه له، ولا نظير له، ولا ولد له، ولا والد له، ولا صاحبة له، ولا شريك له».

فهذا نفي لكونه متولدًا من غيره، أو غيره متولد منه، ونفي للأشباه والنظراء والمعينين والوزراء، ونفي للصاحبة والشريك، وهذا النفي تضمنته سورة الإخلاص: ﴿ قُلْ هُو اللهُ أَحَدُ ﴿ اللهُ الصَحَمَدُ ﴾ أي: المقصود في الحوائج: ﴿ لَمْ يَكِلُ اللهُ الصَحَمَدُ ﴾ أي: المقصود في الحوائج: ﴿ لَمْ يَكِلُ اللهُ وَلَمْ يَكُن لَهُ وَكُمْ يَكُن لَهُ وَكُمْ يَكُن لَهُ وَكُمْ يَكُن لَهُ وَلَمْ يَكُن لَهُ وَانقضاء ربوبيته، فقال رَحَمُ اللهُ وَاللهُ النافية لابتداء وجوده، ولانتهاء ديموميته، وانقضاء ربوبيته، فقال رَحَمُ اللهُ :

#### \* \* \* \* \*

«ليس لأوليته ابتداء، ولا لآخريته انقضاء».

## \* الشرح:

وهذا المعنى تثبته الآية الثالثة من سورة الحديد، حيث يقول فيها وَ الله عَلَيْمُ الله وَ الله الله عَلَيْمُ الله وَ الله وَالله وَاللهُ وَالله وَالهُ وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله

وفي الحديث الصحيح، عن النبي على: «اللهم أنت الأول الذي ليس قبلك شيء، وأنت الأخر الذي ليس فوقك شيء، وأنت الظاهر الذي ليس فوقك شيء، وأنت الباطن الذي ليس دونك شيء» (١).

#### \* \* \* \* \*

\* قوله: «ولا يبلغ كنه صفته الواصفون، ولا يحيط بأمره المتفكرون، يعتبر المتفكرون بآياته، ولا يتفكرون في ماهية ذاته، ولا يحيطون بشيء من علمه إلا بما شاء، وسع كرسيه السموات والأرض، ولا يئوده حفظهما وهو العلى العظيم».

### \* الشرح:

يقرر المؤلف رَحِكْلَلهُ عجز المخلوقين عن بلوغ وصفه، وعجزهم عن الإحاطة بأمره، وأنهم مأمورون بالتفكر في آياته؛ أما ذاته فلا تفترضها الأذهان، ولا تبلغها المقاييس؛ فالقلوب عاجزة أن تتصور صفته، والأذهان كالَّة أن تحيط بمعرفته، فلا يقدر العباد أن يعلموا من صفاته وأسمائه ونعوت ذاته إلا ما علمهم إياه، فالاعتراف بالعجز عن بلوغ معرفته هو الغاية التي ينبغي أن ينتهي إليها كل مخلوق، ولقد قرر ذلك بقوله: «ولا يحيطون بشيء من علمه إلا بما شاء».

#### \* \* \* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٧١٣) من حديث أبي هريرة ضَيْطُنه.

\* قوله: «العالم الخبير المدبر القدير السميع البصير العلي الكبير، وأنه فوق عرشه المجيد بذاته وهو في كل مكان بعلمه».

### \* الشرح:

تضمن قوله رَحِمُ لِشَهُ أن الله موصوف بصفات الكمال فكل وصف وَصف الله به نفسه فهو في غاية الكمال، فإذا وصفنا الله بأنه عالم كما وصف ذلك في قوله سبحانه: ﴿عَلِمُ ٱلْغَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ الْحَدَّا اللهُ إِلَا مَنِ ٱرْتَضَى مِن رَسُولٍ فَإِنَّهُ وَسَالُكُ مِنْ بَيْنِ يَدَيِّهِ وَمِنْ خَلْفِهِ وَصَدًا ﴾ [الجن: ٢١-٢٧].

فإن معنىٰ ذلك: أن الله له الوصف الأعلىٰ في العلم والاطلاع، كذلك له الوصف الأعلىٰ في الخبرة حينما نقول: الخبير فهو خبير ببواطن الأمور وظواهرها.

المدبر: موصوف بأنه يدبر هذا الكون، ويصرفه ويجريه على ما قد قدره له على المناه المالية المالية

السميع البصير: هاتان الصفتان وصف الله بهما نفسه ووصفه بهما رسوله والله فإذا وصفناه بالسميع فإن معنى ذلك أنه سميع لكل مسموع حتى ما يخفى على الناس يسمعه، وما تخفى رؤيته على الناس يبصره، فعندما نصف الله وَالله السميع البصير فإن هذا الوصف يقع على أكمل صفة فيه وأعلاها والإنسان موصوف بأنه سميع بصير، قال تعالى: ﴿إِنَّا خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ مِن نُطُفَةٍ أَمْشَاجٍ نَبْتَلِيهِ فَعَلَيْنَهُ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴿ [الإنسان: ٢]. فإذا اتفقت صفة الله وصفة العبد في الأسماء فهل يلزم من ذلك اتفاقهما في الحقائق؟

الجواب: لا.

تقول عائشة هشف: «الحمد لله الذي وسع سمعه الأصوات، لقد كانت . خولة بنت ثعلبة تجادل النبي ﷺ في زوجها في ناحية البيت فيخفى عليّ بعض

كلامها فأنزل الله وَعَجَلَا : ﴿ قَدْ سَمِعَ ٱللَّهُ قَوْلَ ٱلَّتِي تُجَكِدِلُكَ فِي زَوْجِهَا وَتَشْتَكِنَ إِلَى ٱللَّهِ وَٱللَّهُ يَسْمَعُ تَحَاوُرَكُمُا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ﴾ [المجادلة: ١]» (١).

فسمعُ الإنسان يحجبه البعد، وتحجبه الحجب، وسمع الله لا يحجبه شيء، وكذلك بصره ولله الله الله الله الله عنه الأرض، وما في أجواف البحار، يرئ كل شيء فنحن إذا وصفنا الله بأنه سميع بصير فإن له أكمل وصف في ذلك وأعلاه -جل شأنه وتقدست أسمائه-.

العلي: علو المكانة، وعلو المكان، وعلو القدر؛ فهو عال على عرشه بذاته، وهو مستعل على عرشه بذاته، وهو مستعل على كل شيء من خلقه بقدرته، قال تعالى: ﴿ قُلْ هُوَ الْقَادِرُ عَلَىٰ أَن يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عَذَابُامِّن فَوْقِكُمْ أَوْ مِن تَحْتِ أَرْجُلِكُمْ أَوْ يَلْسِكُمْ شِيعًا وَيُذِينَ بَعْضَكُمْ بَأْسَ بَعْضٍ أَنظُر كَيْفَ نُصَرِفُ ٱلْآيَئِتِ لَعَلَهُمْ يَفْقَهُونَ ﴾ [الأنعام: ٦٥].

وقوله: ﴿ وَهُوَ ٱلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ ﴾ [الأنعام: ٢١]. وقوله: ﴿ قُلْ أَيُّ شَيْءٍ أَكَبُرُ شَهَدَةً قُلِ ٱللَّهُ شَهِيدُ أَبِينِي وَبَيْنَكُمْ ﴾ [الأنعام: ١٩].

#### \*\*\*\*

\* قوله: «وأنه فوق عرشه المجيد بذاته وهو في كل مكان بعلمه». \* الشرح:

بمعنىٰ أنه مطلع علىٰ كل مكان لا يخلو من علمه مكان.

#### \* \* \* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري تعليقًا في كتاب التوحيد، باب: وكان الله سميعًا بصيرًا.

\* ثم قال: «خلق الإنسان ويَعلمُ ما توسوس به نفسه، وهو أقرب إليه من حبل الوريد، وما تسقط من ورقة إلا يعلمها، ولا حبة في ظلمات الأرض، ولا رطب ولا يابس إلا في كتاب مبين».

# \* الشرح:

في هذه الفقرة بيان شمول علمه ودقته، بحيث لا تغيب عنه ورقة تسقط من شجرتها إلا ويعلم الشجرة أين مكانها من الأرض، ويعلم الورقة أين مكانها من الشجرة، وما من حبة تلقى في الأرض إلا ويعلم أين وقعت، كل ذلك معلوم عنده في لهذا فإن الواجب على العبد أن يؤمن بهذا كله، ويعتقد صحته، ويعتقد كمال علم ربه في الله .

قال تعالىٰ: ﴿ قُل لَا يَعَلَمُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ٱلْغَيْبَ إِلَا ٱللَّهُ وَمَا يَشْعُونَ أَيَّانَ يُبْعَثُونَ ﴾ [النمل:٦٥]. بل نؤمن أن كل ما يقع في الكون فهو مدون في أم الكتاب لا يشذ عن علمه شيء.

#### \* \* \* \* \*

\* قوله: «على العرش استوى، وعلى الملك احتوى».

# \* الشرح:

على العرش استوى، لا شك في ذلك، كما أخبر بذلك عن نفسه في سبعة مواضع من القرآن، وأهل العلم من سلف هذه الأمة يقولون: استوى استواءً يليق بجلاله ﷺ، فنحن نؤمن بذلك، ونكِل كيفية الاستواء إلى الله ﷺ.

وقد قيل لمالك رَحِمُ لِللهُ: إن الله تعالىٰ يقول: ﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَنُوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ ٱلسَّمَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ ﴾ [الأعراف:٥٤]. كيف استوىٰ ؟

فأطرق مالك رَحَمُلَللهُ وتعجب من هذا السؤال العجيب، وعلاه العرق، ثم رفع رأسه، وقال: «الاستواء معلوم، والكيف مجهول، والإيمان به واجب، والسؤال عنه بدعة، وأنت رجل سوء؛ أخرجوه»(١).

#### \* \* \* \* \*

\* أما قوله: «وعلىٰ الملك احتوىٰ».

\* الشرح:

فهذه الجملة يُلاحظ على المؤلف فيها، فينتقد عليه هذا التعبير؛ إذ إن قوله: «وعلى الملك احتوى». كأنه يشعر بمنازع لله فيه، وليس كذلك، والذي نظنه أن ذلك جرى على لسانه من باب التجنيس، وإلا فمن هو المنازع لله حتى يكون الله قد احتوى على الملك بعد المنازعة.

فَالله وَ عَجَّالَةً لا منازع له هو الخالق لهذا الكون، والمنشئ له، والحافظ له بمن فيه قال -جل من قائل-: ﴿إِنَّ اللهَ يُمُسِكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ أَن تَزُولًا وَلَبِن زَالْتَا إِنَّ أَمْسَكُهُمَا مِنْ أَعَدِمِّنَ بَعْدِهِ } إِنَّهُ وَكُلِيمًا غَفُورًا ﴾ [فاطر: ١٤].

وقال -جل من قائل-: ﴿وَيُمْسِكُ ٱلسَّكَمَآءَ أَن تَقَعَ عَلَى ٱلْأَرْضِ إِلَّا بِإِذْنِهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ بِٱلنَّاسِ لَرَءُوفُ رَجِيمٌ ﴾ [الحج:٦٥].

وقال -جل شأنه-: ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَآ ءَالِهَآ ۗ إِلَّا ٱللَّهُ لَفَسَدَتَاۚ فَسُبْحَنَ ٱللَّهِ رَبِّ ٱلْعَرْضِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ [الأنبياء: ٢٢].

وقال في موضع آخر: ﴿قُل لَوْ كَانَ مَعَدُهُ ءَالِمَةٌ كَمَا يَقُولُونَ إِذَا لَاَبْنَغُواْ إِلَىٰ ذِى ٱلْعُرْشِ سَبِيلًا ﴿ سُبْحَنَهُ وَتَعَالَىٰ عَمَّا يَقُولُونَ عُلُوًا كَبِيرًا ﴿ تُسَيِّحُ لَهُ ٱلسَّمَوَاثُ ٱلسَّبَعُ وَٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهِنَّ وَإِن مِّن

<sup>(</sup>١) مر تخریجه (ص٢٤).

شَيْءٍ إِلَّا يُسَيِّحُ بِحَدِهِ وَلِكِن لَا نَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمُّ إِنَّهُ كَانَ حَلِيمًا غَفُورًا ﴾ [الإسراء: ٢٢ - ٤٤].

والمهم أن قوله: «وعلى الملك احتوى» كان ينبغي ألا تقال؛ لأنها تشعر بضد احتوى الله على الملك بعده، ولا ينبغي أن نقر مثل هذا، والله أعلم.

### \*\*\*\*

\* قوله: «وله الأسماء الحسني».

\* الشرح:

هذا قيد الأسماء بأن الله وَ الله عَجَالَةُ يُسمى بأسمائه الحسنى، كما قال الله الله المُعَلَقُ: ﴿ قُلِ اللهِ المُعَوا اللهِ اللهُ ال

وقوله: ﴿ وَيِلَّهِ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسْنَى فَأَدْعُوهُ بِمَا ﴾ [الأعراف: ١٨٠]. وهذا يدلنا على أنا لا نسمي الله وَعِلَى إلا بأسمائه الحسنى التي تتضمن الكمال المطلق له -جل وعلا وعلى هذا فإنه لا يجوز أن نسمي الله وعِنَّى بأسماء لا تتضمن ذلك، فإذا كان الاسم بانفراده يُفهَم منه نقصٌ، لم يجز أن نسميه به على انفراده، فهناك أسماء تُذكر على سبيل المقابلة، كقوله تعالى: ﴿ وَمَكَرُواْ مَكَرُواْ مَكَرُنا مَكَرُنا مَكَرُ وَهُمْ لا يَشْعُرُونَ وَهُمْ أَنَا دَمَّرْنَاهُمْ وَقَوْمَهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ [النمل: ٥٠-٥].

وقوله: ﴿ وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ أَلِنَّهُ ۗ وَأَلَّهُ خَيْرُ ٱلْمَنْكِرِينَ ﴾ [الأنفال: ٣٠].

وقوله: ﴿ يُحَكِّدِعُونَ ٱللَّهَ وَهُوَ خَدِعُهُمْ ﴾ [النساء:١٤٢].

وقوله: ﴿إِنَّهُمْ يَكِيدُونَ كَيْدًا ﴿ وَأَكِيدُكَيْدًا ﴾ [الطارق:١٥-١٦].

فهذه الأسماء والصفات لا يساق منها اسم بانفراده؛ لأنه يوهم النقص، وإنما ذُكُرت علىٰ سبيل المقابلة؛ أي: أن الله يقابل مكرهم وخداعهم وكيدهم بمثله – فلا يجوز أن نصف الله بأنه ماكر، أو خادع، أو كائد؛ لأن هذا الاسم، أو تلك الأسماء توهم نقصًا، وكذلك ما كان لا يتضمن كمالاً فهو كذلك أيضًا كقوله -جل وعلا-: ﴿ قُلْ أَيُّ شَهَا اللَّهُ ﴾ [الأنعام:١٩].

فدشيء» هنا نكرة دخل فيها الله ذو الجلال والإكرام وغيره، فلا يجوز أن نسميه بأنه شيء؛ لأن ذلك لا يتضمن مدحًا.

وكذلك حديث: «لا شخص أغير من الله» (١). فلا نسميه شخصًا، لأن ذلك لا يتضمن مدحًا، وعلى هذا فإن الواجب علينا أن نسمي الله وَجُلَّةَ بالأسماء التي تتضمن المدح؛ لقوله عَلَيْهَ: ﴿وَيِلِلَهِ ٱلْأَسَمَاءُ ٱلْحُسِّنَىٰ فَأَدَّعُوهُ بِهَا ﴾ [الأعراف:١٨٠].

#### \* \* \* \* \*

\* قوله: «والصفات العلا».

\* الشرح:

الصفات الواردة في القرآن والسنة التي ينبغي أن نصف الله بها معتقدين لكمالها، وعلوها، فإذا اتفقت مع بعض صفات المخلوقين، فنحن نؤمن أن صفات الله وَيُخَلِّقُ متضمنة العلو والكمال في تلك الصفات، فإذا وصفنا الله بأنه حي، ووصفنا المخلوق بأنه حي، فيجب أن نعتقد الفرق بين حياة الخالق والمخلوق.

فحياة الخالق كاملة لا نقص فيها بوجه من الوجوه، بخلاف حياة المخلوق، فكل مخلوق حياة المخلوق، وخلوق حياته محاطة بالعدم السابق، والفناء اللاحق، وهي أيضًا مفتقرة إلى من أوجدها، ويقوم بوجودها، فمثلاً الإنسان حياته متوقفة على ما جعلها الله وَجُلَّا متوقفة على ما جعلها الله وَجُلَّا متوقفة عليه فهي لا تبقى إلا بوجود ما قدر الله بقاءها عليه.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري تعليقًا، كتاب التوحيد، باب قول النبي ﷺ لا شخص أغير من الله، ومسلم (١٤٩٩) من حديث المغيرة بن شعبة ﷺ.

فالإنسان والحيوان حياتهما متوقفة على ثلاثة أمور هي: الأكل، والشرب، والراحة -الذي هو النوم-، والملائكة خلقهم الله على ما خلقهم عليه فهم لا يحتاجون إلى أكل، ولا إلى شرب كما يحتاجها الإنس والجن؛ ولكنهم مفتقرون في وجودهم إلى الله الذي أوجدهم، والمهم أنّا إذا وصفنا الله بصفاته التي وصف نفسه بها في كتابه، أو على لسان رسوله فإنّا نعتقد بأن صفاته غاية في الكمال وعلو الشأن.

### \*\*\*\*

\* قوله: «لم يزل بجميع صفاته وأسمائه».

\* الشرح:

أي: أنه لم يزل متصفًا بصفاته الذاتية، وصفاته الفعلية، وصفات الذاتية والفعلية، فهو لم يزل متصفًا بها جميعًا، والصفات تنقسم إلا ثلاثة أقسام:

أولاً: صفات ذاتية محضة: كصفة السمع والبصر، وصفة الوجه واليدين، وصفة الكفين والأصابع والرجل والساق والقدم.

ثانيًا: صفات ذاتية فعلية: كصفة الكلام، والخلق وما أشبه ذلك.

ثالثًا: صفات فعلية: كصفة الاستواء وصفة النزول، والمجيء، وصفة الإتيان.

فهذه الصفات كلها يجب أن نثبتها لله وَعَجَّلَاً ، إثباتًا يليق بجلاله منزهًا عن النقص والحدوث، ولهذا قال المصنف: «تعالى الله أن تكون صفاته مخلوقة، أو أسماؤه محدثة».

\* قوله: «كلم الله موسى بكلامه الذي هو صفة ذاته التي يفعلها متى شاء، وكيف شاء».

# \* الشرح:

وأهل السنة يقولون: نعتقد أن الله يتكلم بكلام قديم النوع حادث الآحاد، ومعنى ذلك: أن الكلام صفة لله هو متصف بها، فهو يتكلم متى شاء وكيف شاء.

فقولهم: قديم النوع؛ يعني: أن الكلام صفة لله ثابتة لجلاله، موجودة بوجوده الذي ليس له ابتداء، ولم يكن له ابتداء، ولا يكون له انتهاء.

أما قولهم: حادث الآحاد، فمعناه: أن الكلام يحدث منه سبحانه متى شاء، وفي الوقت الذي يشاء، فهو موصوف بالكلام، ومن لا يتكلم فهو ناقص، ومن لا ينطق فعنده نقص، كيف يمكن أن يكون إلهًا، والله والله وصف أقوامًا من الناس بأن لهم قلوبًا لا يققهون بها، ولهم أعينًا لا يبصرون بها، ولهم آذانًا لا يسمعون بها، فمن لم يكن موصوف بالفهم والبصر والسمع فهو ناقص؛ ولهذا قال: ﴿وَلَقَدُ ذَرَأَنَا لَا يَشَمُونَ بَهَا وَلَهُمُ أَعُينًا لاَ يُشِرُونَ بَهَا وَلَهُمُ أَعُننًا لاَ يُشِرُونَ بَهَا وَلَهُمُ أَعُينًا لاَ يُشِرُونَ بَهَا وَلَهُمُ أَعُننًا لاَ يُسَمِعُونَ بَهَا وَلَهُمُ أَعُننًا لاَ يُسَمِعُونَ بَهَا وَلَهُمُ أَعُنكُ لاَ يُشِعِرُونَ بَهَا وَلَهُمُ أَعُنكُ لاَ يُشِعِرُونَ بَهَا وَلَهُمُ أَعُنكُ لاَ يُشِعرُونَ بَهَا وَلَهُمُ الْعَنفِلُونَ ﴾ [الأعراف: ١٧٩].

والكلام عدمه نقص، ووجوده كمال في حق الإنسان، فلو أن قومًا أرادوا أن يملِّكُوا عليهم ملكًا فاختاروا ذلك الملك، بأن يكون أبكم لا يتكلم وأعمىٰ لا يبصر، وأصم لا يسمع وضعيف الفهم لا يفهم، أيكونون قد أصابوا؟!

أَسْتَمَعُوهُ وَهُمْ يَلْعَبُونَ ﴾ [الأنبياء: ٢]. فوصفه بأنه محدث إنما هو بالنسبة للمخلوقين، أما باتصاف قائله به فليس بمحدث بل إن الكلام صفة له -جل وعلا- على ما يليق بجلاله على الله المجلاله المجلالة المحدث المح

قال الله وَجُمَّانًا : ﴿ وَكُلُّمَ ٱللَّهُ مُوسَىٰ تَكَلِيمًا ﴾ [النساء:١٦٤].

وقال -جل من قائل-: ﴿ قُل لَوْكَانَ ٱلْبَحْرُ مِدَادًا لِكَلِمَنتِ رَقِي لَنَفِدَ ٱلْبَحَرُ قَبَلَ أَن نَنفَدَ كَلِمَتُ رَبِّ وَلَوْجِئْنَا بِمِثْلِهِ عَمَدَدًا ﴾ [الكهف: ١٠٩].

وقال عَلَىٰ : ﴿ صُمُّ بُكُم عُمْى فَهُمْ لَا يَرْجِعُونَ ﴾ [البقرة: ١٨].

فذم الله المنافقين بعدم السمع، وعدم الكلام وهو البكم، وعدم البصر وهو العمى، وقدم البصر وهو العمى، وقال عَنْ اللهُ وَلَوْ أَنَمَا فِي ٱلأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقَلَامٌ وَٱلْبَحْرُ يَمُذُهُ مِنَ بَعْدِهِ عَلَى اللهُ عَزِيزُ حَكِيمٌ ﴾ [لقمان:٢٧].

فهذه الآيات مثبتة لكلام الله على ما يليق بجلاله، وأن هذه الصفة قديمة بقدمه باقية ببقائه كاملة بكمال المتصف بها في الحديث: «من نزل منزلاً فقال: أعوذ بكلمات التامات من شر ما خلق؛ لم يضره شيء حتى يرتحل من منزله ذلك»(١).

والله تعالىٰ يقول: ﴿ وَتَمَّتُ كَلِمَتُ رَبِّكِ صِدْقًا وَعَدَّلًا ۚ لَا مُبَكِّلُ لِكَلِمَاتِهِ ، وَهُوَ السَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ [الأنعام: ١١٥]. وهذا من حيث اتصافه بالكلام.

والقرآن كلام الله وَعَجَلَةً أنزله على عبده ورسوله؛ ليكون تشريعًا لعباده إلى يوم القيامة، وقد وصف به نفسه، وأضافه إليه حيث يقول -جل من قائل-: ﴿ وَإِنْ أَحَدُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ٱسْتَجَارَكَ فَأَجِرُهُ حَتَى يَسْمَعَ كَلَامَ ٱللّهِ ثُمَّ أَبْلِغُهُ مَأْمَنَهُ. ﴿ [التوبة: ٦].

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٧٠٨) من حديث خولة بنت حكيم علىشفخا.

فمن زعم أن القرآن مخلوق، فهو كافر بهذه الآيات التي سردناها.

وقد اتفق أهل السنة والجماعة من أهل الحديث والفقه على أن من قال: القرآن مخلوق؛ فإنه كافر، وكذلك من قال: لفظي بالقرآن مخلوق فهو مبتدع.

وبعضهم كفَّر من قال ذلك؛ ولكن الأكثر على وصفه بالابتداع؛ بل ومن وقف فلم يقل: مخلوق، ولا غير مخلوق، ولم يجزم بأنه كلام الله فهو مبتدع أيضًا، ولقد وقف الإمام أحمد ومن معه من أهل السنة موقف الصرامة من الواقفة.

وممن صرح بأن لفظه بالقرآن مخلوق، فهجروهم ومنعوا أخذ العلم عنهم، وإن كانوا علماء؛ وإنما كان ذلك منهم لأجل قطع الطريق على من يريد التلاعب في القرآن فأطلق أن لفظه بالقرآن مخلوق؛ حيث إن اللفظ يشمل فعل العبد، ويشمل القرآن الذي هو كلام الله، فمن ذلك كان موقفهم من هذا النوع من الناس، موقف القوة والصرامة.

فقد نهى أحمد بن حنبل رَحِمُلَسُهُ عن إتيان الحسين بن على الكرابيسي، وعن أخذ العلم عنه، ومنع رَحَمُلَسُهُ أن يسمح بدخول داود الظاهري عليه من أجل أنه وقف، وكذلك يعقوب الدورقي، وأمثال هؤلاء الذين وقفوا، ولهذا قال المصنف: «وأن القرآن كلام الله ليس بمخلوق».

#### \* \* \* \* \*

\* قوله: «وتجلي للجبل فصار دكًّا من جلاله».

## \* الشرح:

أي تجلى الله للجبل فصار دكًّا من جلاله، يشير المصنف في هذه الجملة إلىٰ قوله وَ الله الله الله المَّلِينَ المَلِينَا وَكُلَّمَهُ رَبُّهُ وَاللهُ وَلَمَّا جَاءَ مُوسَىٰ لِمِيقَٰذِنَا وَكُلَّمَهُ رَبُّهُ وَاللهُ وَلِي

أَرِنِيَ أَنْظُرْ إِلَيْكُ قَالَ لَن تَرَمَنِي وَلَكِينِ ٱنْظُرْ إِلَى ٱلْجَبَلِ فَإِنِ ٱسْتَقَرَّ مَكَانَهُ, فَسَوْفَ تَرَمَنِيَ أَنْظُرُ إِلَى ٱلْجَبَلِ فَإِنِ ٱسْتَقَرَّ مَكَانَهُ, فَسَوْفَ تَرَمَنِيَ فَلَمَّا جَكَلَةً، وَكَنَاكَ تُبْتُ فَلَمَّا جَكَلَةً وَحَلَةً وَخَرَّ مُوسَىٰ صَعِقًا فَلَمَّا أَفَاقَ قَالَ سُبْحَنَنَكَ تُبْتُ إِلَيْكَ وَأَنَا أَوَلُ اللَّهُ مَعَنَاكَ تُبْتُ إِلَيْكَ وَأَنَا أَوَلُ اللَّهُ وَمِنِينَ ﴾ [الأعراف:١٤٣].

وقوله تعالىٰ: ﴿ قَالَ يَـٰمُوسَىٰٓ إِنِّى ٱصْطَفَيْتُكَ عَلَى ٱلنَّاسِ بِرِسَلَنِي وَبِكَلَمِى فَخُذْ مَاۤ ءَاتَيْتُكَ وَكُن مِّرِبَ ٱلشَّـٰكِرِينَ ﴾ [الأعراف: ١٤٤].

وفي الحديث: «إن الله لا ينام، ولا ينبغي له أن ينام، يخفض القسط ويرفعه، يُرفع إليه عمل الليل قبل النهار وعمل النهار قبل الليل، حجابه النور، لو كشفه لأحرقت سُبُحَاتُ وجهه ما انتهى إليه بصره من خلقه»(١).

## \*\*\*\*

\* قوله: «والإيمان بالقدر خيره وشره حلوه ومره، وكل ذلك قد قدره الله ربنا، ومقادير الأمور بيده ومصدرها عن قضائه علم كل شيء قبل كونه فجرى على قدره، ولا يكون من عباده قول ولا عمل إلا وقد قضاه وسبق علمه به ﴿أَلا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُو اللَّهِ اللهِ اللهُ الل

# \* الشرح:

الإيمان بالقدر خيره وشره، ركن من أركان الإيمان الستة لا يؤمن أحد إلا بالإيمان بذلك وقد روى مسلم (٢): أن عبد الله بن عمر شخصه بينما هو داخل المسجد اكتنفه رجلان من أهل البصرة فقال أحدهما -وظن أن صاحبه سيكل الكلام إليه-: قال: إنه قد ظهر قِبكنا أقوام يقرءون القرآن، ويتقفرون العلم،

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٧٩) من حديث أبي موسى الأشعري تَقْطِيُّه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٨).

يزعمون أن لا قَدَرَ، وأن الأمر أُنُف.

فقال له عبد الله بن عمر: «إذا لقيت أولئك فأخبرهم أني براء منهم، وأنهم براء منهم، وأنهم براء مني، والذي يحلف به عبد الله بن عمر لو أنفق أحدهم مثل أحد ذهبًا ما تُقبل منه حتى يؤمن بالقدر خيره وشره».

ثم شرع يحدث عن أبيه بالحديث الذي حدثه عن مجيء جبريل التَّلِيَّة وسؤاله النبي على عن أركان الإسلام والإيمان، والإحسان فذكر أن أركان الإسلام خمسة: شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمدًا رسول الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وصوم رمضان، وحج البيت الحرام.

وأن أركان الإيمان ستة: أن تؤمن بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، وتؤمن بالقدر خيره وشره... الحديث.

فالإيمان بالقدر ركن من أركان الإيمان، ولا يصح إيمان عبدٍ إلا بذلك، وقد خالف في ذلك فئتان هما:

- القدرية النفاة.
- والقدرية الغلاة.

فالقدرية النفاة: هم الذين يزعمون أن الله قدر الخير، ولم يقدر الشر، وهذا هو المذهب السائد عند المعتزلة، وهم في زعمهم أنهم ينزهون الله عن كونه يقدر الشر ثم يعاقب عليه، ولم يعلموا أنهم قد وقعوا فيما هو أشر مما فروا منه، فإنهم إذا زعموا أن الله خالق الخير، وأن كل إنسان خالق للشر الذي يصدر منه، من: كفر، وفجور، ومعاص كبائر، أو صغائر، فإن ذلك يستلزم أمورًا:

· أولها: أنهم قد أثبتوا خالقين فشابهوا المجوس بذلك.

ثانيها: أنهم قد نسبوا الله إلى العجز، حينما يكونُ في كونه شيء لم يقدِّره. ثالثها: أن ذلك يستلزم أن الله كان مغلوبًا على أمره، وأن الكفار غلبوه، وهذا قول باطل.

وأما القدرية الغلاة: فهم الذين يقولون: إن العبد مجبور على ما صدر منه، سواء كان كفرًا، أو إيمانًا، أو طاعةً، أو معصيةً، وزعموا أن الإنسان بمنزلة الغصن الذي يحرَّك، والحجر الذي يُدَحرَج، وهذا القول قول باطل أيضًا.

وكل إنسان من هذه الخليقة كلها يحس بأنه حر في اختياره، فهو يفعل ما يشاء بخيرة نفسه، وأنه لا إجبار عليه، وهذان القولان هما قولا القدرية.

أما أهل السنة والجماعة، فإنه يقولون: أن الله -جل وعلا- له إرادتان:

الأولى: إرادة كونية قدرية، أراد فيها وقوع الخير، والشر، والإيمان، والكفر، والطاعة، والمعصية، وكَتَبَ ذلك على العباد، وكل منهم صائر إلى ما كتب له أو عليه بما منحه الله من قدرة، وما رُكِّب فيه من إرادة واختيار.

أما الإرادة الأخرى: فهي الإرادة الشرعية، وأن العباد مخلوقون، وأعمالهم مخلوقة أيضًا.

يدل علىٰ ذلك قول إبراهيم الخليل لقومه فيما حكاه الله عنه: ﴿ قَالَ أَتَعَبُدُونَ مَا نَنْحِتُونَ ﴿ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [الصافات: ٩٥-٩٦]. فأخبر أن أعمالهم مخلوقة كما أنهم هم مخلوقون، وأن الله يجازي العباد على كسبهم، الذي فعلوه بمحض إرادتهم واختيارهم، وله علىٰ عباده الحجة الدامغة، وله فيهم الحكمة البالغة، ويؤمن أهلُ السنة والجماعة بأن الله لا يعذب أحدًا من خلقه إلا بذنب، وأن الله لا يظلم أحدًا من خلقه كما قال تعالىٰ: ﴿ مَّا يَفْعَكُ لُهُ اللهُ يَعَذَابِكُمُ إِن

شَكَرْتُكُو وَءَامَنتُمُ وَكَانَ ٱللَّهُ شَاكِرًا عَلِيمًا ﴾ [النساء:١٤٧].

وقال -جل من قائل-: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةً ۗ وَإِن تَكُ حَسَنَةً يُضَاعِفُهَا وَيُؤْتِ مِن لَدُنَهُ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾ [النساء:٤٠].

وقال -جل من قائل-: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَظْلِمُ ٱلنَّـاسَ شَيْئًا وَلَكِكَنَّ ٱلنَّـاسَ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ [يونس:٤٤].

فهذه عقيدة أهل السنة والجماعة: يعتقدون أن الله خلق العباد وأعمالهم، وأنه يثيبهم عليها، أو يعاقبهم بسبب كسبهم لها الذي صدر عن محض إرادتهم واختيارهم، وجلَّ ربنا وتقدَّس من أن يظلم أحدًا من خلقه.

فدلت الأدلة الشرعية أن الله لا يظلم أحدًا من خلقه، إلا أن الله يُنزَّه عن نسبة الشرِّ إليه إجلالاً له ﷺ؛ ولهذا قالت الجن حين طُردوا من السماء: ﴿ وَأَنَّا لَا نَدْرِى ٓ أَشَرُّ أُرِيدَ بِمَن فِي ٱلْأَرْضِ أَمْر أَرَادَ بِهِمْ رَبُّهُمُّ رَشَدًا ﴾ [الجن: ١٠].

فقولهم: أشرُّ أريد بمن في الأرض، إنما قالوا ذلك تنزيهًا لله وَجُلَّا مع علمهم بأن الله هو خالق الخير والشر.

ومن ذلك قول النبي ﷺ: «لبيك وسعديك والخير كله في يديك، والشر ليس إليك» (٢٠). فنزه النبي ﷺ ربه عن نسبة الشر إليه.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٥٧٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٧٧١) من حديث علي بن أبي طالب نَفْيَ أَبُهُ مطولًا.

ويؤمن أهل السنة والجماعة أن الله يمن على من يشاء من عباده بالهداية، فضلاً منه ورحمة وكرمًا، وأن الله يضل من يشاء من عباده بالهداية، عدلاً منه الخلائة فإن الواجب علينا أن نسير على ضوء ما قرره لنا ربنا في كتابه، وما قرره لنا نبينا في سنته، وألا تُحكِّم عقولنا في هذا الأمر.

ومن هنا يتبين أن مذهب أهل السنة والجماعة هو الحق، وأن المذاهب الأخرى مذاهب ضلال سواء منها ما هو غلو أو تقصير.

### \*\*\*\*

\* أما قوله: «علم كل شيء قبل كونه فجرى على قدره».

\* الشرح:

فنحن نقول: إن الله قدَّر هذه المقادير وقضاها وكتبها في اللوح المحفوظ.

فقول المصنف: «علم كل شيء قبل كونه». هذا ربما يكون فيه مدخل لمن يقول: إن العباد يخلُقُون أفعالهم بأنفسهم، وأن الله عَلِم منهم أنهم سيعلمون ما يعلمون، ولم يكن هذا الاعتقاد خطأ بل نقول: إن الله قدر ما قدر في هذه الكائنات، وقضاه في كتابه اللوح المحفوظ -أي: كتب ما قدره-.

أما كونه «عَلِم كل شيء قبل كونه». أي: أنه علم بكونه قد قدره وقضاه، ولهذا فقد ورد أن الكرام الكاتبين يكتبون ما حصل من العباد من أعمالهم القولية والفعلية، وكذلك ما انعقدت عليه قلوبهم، ثم إنهم يعرجون بعدما يكتبون ما حصل من العباد من أعمالهم القولية والفعلية.

وكذلك ما انعقدت عليه قلوبهم، ثم إنهم يعرُجُون بعدما يكتبون هذه الكتابات، فيطبِّقونها على ما كُتب في اللوح المحفوظ، فيجدونها مطابقة لذلك أكمل

المطابقة، ثم إن للقدر أربع مراتب:

الأولىٰ: عِلْمُ الله وَعَجَّلَاً بتقدير المقادير.

الثانية: كتابتها في اللوح المحفوظ.

الثالثة: وقوعها تحت مشيئته.

الرابعة: الخلق والإيجاد.

وينقسم القدر من حيث التفصيل في العلم والكتابة إلى أقسام:

١- القدر العمري: وهو حينما يدخل المَلكَ على النطفة، ويكتب ما قُدِّر لها من شقاوة وسعادة، وما إلى ذلك، وإليه أشار ابن مسعود على النطفة، تم يكون علقة مثل المصدوق: «إن أحدكم يُجمع خلقه في بطن أمه أربعين يومًا نطفة، ثم يكون علقة مثل ذلك، ثم يكون مضغة مثل ذلك ثم يرسلُ إليه الملك فينفخ فيه الروح، ويؤمر بأربع كلمات: بكتب رزقه، وأجله، وعمله، وشقي أم سعيد...». الحديث (١).

٢- القدر الحولي: وهذا يكون في ليلة القدر، فيكتب فيها ما يحدث خلال الحول، كما قال تعالى: ﴿ فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ ﴾ [الدخان:٤].

٣- القدر اليومي: وهو بيان ما يخص كل يوم كما قال تعالى: ﴿ كُلَّ يَوْمٍ هُوَ فِي شَأْنِ ﴾ [الرحمن: ٢٩].

٤- القدر الأزلي: وهو المكتوب في اللوح المحفوظ، كما في قوله تعالى: ﴿ إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْتَهُ بِقَدَرٍ ﴾ [القمر: ٤٩]. وعلى هذا يكون القدر المتعلق بالكتابة أربعة أقسام: أزلي، وهو القدر العام، والعمري، والحولي، واليومي والثلاثة الأخيرة مأخوذة من الأزلي.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٣٣٢)، ومسلم (٢٦٤٣).

\* قوله: «يضل من يشاء فيخذله بعدله ويهدي من يشاء فيوفقه بفضله». \* الشرح:

وصح عن النبي على أنه قال: «إن الله مسح ظهر آدم، فاستخرج ذريته كالذر فقبض قبضة فقال: هؤلاء فقبض قبضة أخرى فقال: هؤلاء إلى النار ولا أبالي، وقبض قبضة أخرى فقال: هؤلاء إلى الجنة برحمتى»(١).

وتقدم لنا أن الله وَعَلَا عدلٌ لا يظلم أحدًا من خلقه، كما قال تعالى -جل من قائل-: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَظْلِمُ ٱلنَّاسَ شَيْعًا وَلَكِكَنَّ ٱلنَّاسَ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ [يونس:٤٤].

وكما قال تُنْكَا: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ ۚ وَإِن تَكُ حَسَنَةً يُضَاعِفُهَا وَيُؤْتِ مِن لَدُنْهُ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾ [النساء:٤٠].

وقال رَبُّكَ إِظُلُّا عِظَلَّامِ لِلْعَبِيدِ ﴾ [فصلت:٤٦]. إلى غير ذلك.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (٢٦٩٤٢) من حديث أبي الدرداء في الفرداء في الله آدم حين خلقه، فضرب كتفه اليمنى، فأخرج ذرية سوداء كأنهم الذر، وضرب كتفه اليسرى، فأخرج ذرية سوداء كأنهم الحمم، فقال للذي في يمينه: إلى الجنة ولا أبالي، وقال للذي في كفه اليسرى: إلى النار ولا أبالي»، وصححه الألباني في السلسلة الصحيحة (٤٩).

وفي الحديث القدسي قال الله -تبارك تعالى -: «يا عبادي إني حرمت الغلم على نفسي وجعلته بينكم محرمًا فلا تظالموا» (١).

وعلى هذا فنحن نقول: إن الله وَجَنَّ يضل من يشاء بعدله فيخذله، ويخلي بينه وبين الشيطان فيستولي عليه، ويقوده إلى نار جهنم، قال على ﴿ وَقَيَّضَ مَا اللهُ عَلَيْهِمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلَفَهُمْ وَحَقَّ عَلَيْهِمُ أَلْقَوْلُ فِي أُمَوِقَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِم قُرَنَاءَ فَزَيَّ نُوا لَهُمْ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلَفَهُمْ وَحَقَّ عَلَيْهِمُ أَلْقَوْلُ فِي أُمَوِقَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِم قُرَنَاءَ فَزَيَّ نُوا لَهُمْ مَّا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلَفَهُمْ وَحَقَّ عَلَيْهِمُ أَلْقَوْلُ فِي أُمَوِقَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِم مِن اللهِ مَن اللهِ مِن اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

«ويهدي من يشاء فيوفقه بفضله»: أي: أن الله وَعَلَّظُ إذا أراد بعبد خيرًا يسر له من يقوده إلى الخير، وإذا أراد الله بعبد شرَّا خلى بينه وبين نفسه وشيطانه.

وقد قال الصحابة -رضوان الله عليهم-: «أرأيت ما نعمل يا رسول الله هل هو في أمر قد فُرغ منه، أم أمر مستأنف؟ فقال الله في أمر قد فُرغ منه، قالوا: ففيم العمل إذن يا رسول الله، أفلا نتكل على كتبنا وندع العمل؟ فقال الله الشقاوة ميسر لما خُلق له، فأهل السعادة يُيسرون لعمل أهل السعادة، وأهل الشقاوة يُيسرون لعمل أهل الشقاوة»(٢).

اللهم إنا نستجير بك من الخذلان، ونعوذ بك من الانتكاس بعد الاستقامة، ومن الغي بعد الرشد، نسألك أن تثبتنا على الحق حتى نلقاك؛ لهذا قال المصنف:

<sup>(</sup>۱) مر تخریجه (ص٤٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١٣٦٢)، ومسلم (٢٦٤٧) من حديث علي بن أبي طالب عَظُّهُ.

«فكل ميسر بتيسيره إلى ما سبق من علمه وقدره من شقي وسعيد». وكان الأولى أن يقول: «من شقاوة أو سعادة».

## \* \* \* \* \*

\* ثم قال كَغَلَشُهُ: «تعالىٰ الله أن يكون في مُلكه ما لا يريد، أو يكون لأحد عنه غنىٰ».

# \* الشرح:

أي: أن القائلين بالقدر، وهم: القدرية النفاة، يتضمن قولهم أنه يقع في ملك الله ما لا يريد، وهذا مستحيل لا يكون في ملكه شيء إلا وقد أراده؛ بل سبق أن قلنا أن الله أراد الكفر، والفسوق، والعصيان كونًا، ومنعه شرعًا، وأن العباد صائرون إلى ما أراده كونًا.

فالذين يقولون: إن الخير من الله، والشر من الإنسان؛ جعلوا خالقين فأشبهوا المجوس، ولزم من قولهم أن يكون في ملك الله ما لا يريد، واقتضى هذا القول أن يكون الله مغلوبًا، وهذا القول باطل، فالله فَلِللهَ يَقول: ﴿ وَٱللَّهُ عَالِبٌ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَالِبٌ عَلَى اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَالِبٌ عَلَى اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَالِبٌ عَلَى اللهِ اللهُ الل

### \*\*\*\*

\* قوله: «أو يكون خالق لشيء إلا هو رب العباد ورب أعمالهم، والمقدر لحركاتهم وآجالهم، الباعث الرسل إليهم لإقامة الحجة عليهم». \* الشرح:

قوله: «أو يكون» أي: تبارك وتعالىٰ أن يكون أحد خالق غيره سبحانه الذي هو ربُّ العباد، وخالق لأعمالهم.

واستدللنا علىٰ ذلك بقوله تعالىٰ عن إبراهيم التَّلَيْكُمْ أنه قال لقومه: ﴿ قَالَ أَتَعْبُدُونَ مَا نَنْجِتُونَ ﴿ وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [الصافات: ٩٥-٩٦]. فهو الخالق لهم، والمقدر لحركاتهم وآجالهم، وأن العباد صائرون إلىٰ ما قدره لهم وعليهم.

أما من الناحية الشرعية فقد أرسل إليهم الرسل، وأنزل إليهم الكتب؛ لإقامة الحجة عليهم، وبيان الحقِّ لهم فمن تبع الرسل وأطاعهم فقد نجا، ومن خالفهم وعمل على غير ما جاءوا به فقد هلك.

### \*\*\*\*

\* قوله: «ثم ختم الرسالة والنذارة والنبوة بمحمد نبيه على فجعله آخر المرسلين بشيرًا ونذيرًا وداعيًا إلى الله بإذنه وسراجًا منيرًا».

\* الشرح:

قال ﷺ: ﴿ مَّا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَّا أَحَدِمِن رِّجَالِكُمْ وَلَكِكِن رَّسُولَ ٱللَّهِ وَخَاتَمَ ٱلنَّبِيِّتِنَ ﴾ [الأحزاب:٤٠].

وفي الحديث أن النبي على قال: «مثلي ومثل الأنبياء قبلي؛ كمثل رجل بنى بنيانًا فحسنه وجمله إلا موضع لبنة، فجعل الناس يطوفون بذلك البناء، ويقولون: ما أجمله لو وضعت فيه تلك اللبنة؛ فأنا تلك اللبنة» (١). أو كما قال على اللبنة؛

لقد مضت الرسالات في عمر البشرية، فأرسل الله رسلاً إلى أممهم فيهم من قص خبرهم، ومنهم من لم يقصص خبرهم قال عَلَيَّا: ﴿ وَلَقَدَ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِن قَصَ خبرهم قال عَلَيْكَ أَوْسَلْنَا رُسُلًا مِن قَصَ مَن لَم يقصص خبرهم قال عَلَيْكَ أَوْسَلْنَا رُسُولٍ أَن يَأْفِ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٥٣٥)، ومسلم (٢٢٨٧) من حديث أبي هريرة ضِّطُّهُ.

بَِّايَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ فَإِذَاجَاءَ أَمَرُ ٱللَّهِ قُضِىَ بِٱلْحَقِّ وَخَسِرَهُنَالِكَ ٱلْمُبْطِلُونَ ﴾ [غافو:٧٨].

فنحن نؤمن بأن لله رسلاً قصَّهم علىٰ نبيه عرَّفنا أخبارهم، وأخبار أممهم، وما آل إليه أمرهم، وعرفنا بأسمائهم، ونعلم أن الله أرسل رسلاً طوى أخبارهم في علم الغيب، فلم يطلع عليها أحدًا من خلقه؛ فلذلك كان خبرهم مكتومًا، وأمرهم غير معلوم.

وقد قال النبي النبي والنبي ومعه الرجل والنبي ومعه الرهط، والنبي ومعه الرجل والرجلان، والنبي وليس معه أحد، إذ رُفع لي سواد عظيم، فظننت أنهم أمتي، فإذا هم موسى وقومه، ثم رفع لي سواد عظيم، فقيل لي: هذه أمتك، ومعهم سبعون ألفًا يدخلون الجنة بغير حساب، ولاعذاب...» الحديث (١).

أما أمة محمد فقد جعلها الله آخر الأمم، وجعله هو خاتم الرسل وآخرهم، وجعله وجعل في علماء أمته مجددين، يجددون للناس ما اندثر من دينهم، وجعلهم بمنزلة الأنبياء في بني إسرائيل، وإن رسول الله هو خاتم الرسل وأفضلهم، كما أن أولي العزم هم أفضل الرسل؛ فكذلك هو أفضل أولي العزم؛ فلهذا فهم جميعًا يترادّون الشفاعة، ويرون أن مقاماتهم أقل من أن تؤهلهم لذلك؛ ويكون الرسول في هو صاحب الشفاعة العظمىٰ التي هي المقام المحمود، وهي الشفاعة في فصل القضاء، والشفاعة الثانية في استفتاح باب الجنة.

فضَّله الله على غيره من الرسل، وأنزل عليه كتابه الحكيم، وقد أشار النبي الله فضَّله الله على غيره من الأنبياء نبي إلا وقد أعطي من الآيات ما مثله آمن عليه البشر، وإنما كان الذي أوتيته وحيًا أوحاه الله إلي، فأرجو أن أكون أكثرهم تابعًا يوم القيامة»(١).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٥٧٥٢)، ومسلم (٢٢٠) من حديث ابن عباس حيينغه .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٤٩٨١)، ومسلم (١٥٢) من حديث أبي هريرة عَلَيْهُ.

والمقصود بالذي أوتيته هو: القرآن ، فقد شرح رسول الله الدين، وبينة بسنته المكملة للقرآن والمفسرة له، ويتكون منها الصراط المستقيم الذي دعا الله عباده إليه بقوله: ﴿ وَأَنَّ هَلَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَّبِعُوهُ وَلَا تَنَّبِعُوا ٱلسُّبُلَ فَلَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ قَلْكُمْ وَصَّلَكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَنَقُونَ ﴾ [الأنعام:١٥٣].

## \* \* \* \* \*

\* قوله: «وأنزل عليه كتابه الحكيم، وشرح به دينه القويم، وهدى به الصراط المستقيم».

# \* الشرح:

أي: أن الله وَ عَلَيْهُ حين أرسل نبيه محمدًا عَلَيْهُ، وختم به الرسالات السماوية أنزل عليه كتابه الحكيم الذي هو القرآن، كتاب: ﴿ لَا يَأْنِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ مُ تَنزِيلٌ مِّنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴾ [فصلت: ٤٦].

وهو كتاب عربي مبين، جمع الله فيه أخبار من مضى، ونبأ ما يأتي، وضرب في فيه الأمثال، وبيَّن فيه الحرام والحلال، وقد بيَّن النبي الله ما أُجمل من الأوامر في القرآن كالصلوات، وأوقاتها، وعدد ركعاتها، وفرضها ونفلها، وبين فيه الزكاة المفروضة وأنصباءَها.

فالسنة شارحة للقرآن، ومبينة له، ومفصلة لمجمله، ولم يتوفَ الله رسوله على حتى ترك أمته على محجة بيضاء، ليلها كنهارها، لا يزيغ عنها إلا هالك، وأمرهم باتباع ما جاء به في قوله: ﴿وَأَنَّ هَلْاَ صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَبِعُوهُ وَلَا تَنْبِعُوا ٱلسُّبُلَ فَلْقَرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ فَاللهُ وَصَّلَكُم بِهِ لَعَلَكُمْ تَنَقَيْمُ اللهُ ا

وقال تعالى: ﴿ وَيَهْدِيكَ صِرَاطًا مُسْتَقِيمًا ﴾ [الفتح: ٢].

وقال تعالى: ﴿ آهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾ [الفاتحة: ٦].

وقال تعالىٰ: ﴿ ٱتَّبِعُواْ مَا أُنزِلَ إِلَيْكُمْ مِّن زَبِّكُرُ وَلَا تَنَّبِعُواْ مِن دُونِهِ ۚ أَوْلِيَآ ۚ قَلِيلًا مَّا تَذَكَّرُونَ ﴾ [الأعراف:٣].

وقال تعالىٰ: ﴿ ثُمَّ جَعَلْنَكَ عَلَىٰ شَرِيعَةِ مِّنَ ٱلْأَمْرِ فَأُتَّبِعُهَا وَلَائَتَبِعْ أَهْوَأَءَ ٱلَّذِينَ لَا يَعَلَمُونَ ۚ ۚ ۚ إِنَّهُمْ لَن يُغْنُواْ عَنكَ مِنَ ٱللَّهِ شَيْئًا ۚ وَإِنَّ ٱلظَّلِمِينَ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَآءُ بَعْضٍ وَٱللَّهُ وَلِيُّ ٱلْمُنَّقِينَ ﴾ [الجاثية:١٨-١٩].

فالصراط المستقيم هو الدين الذي تركنا عليه بعد أن بينه بأقواله وأفعاله -صلوات الله وسلامه عليه- وقال: «قد تركتكم على بيضاء ليلها كنهارها، لا يزيغ عنها إلا هالك»(١).

فالزوغان عن دينه القويم هلكة لمن فعله، نعوذ بالله أن نزيغ بعد الاستقامة: ﴿ رَبَّنَا لَا تُرِيغٌ قُلُوبَنَا بَعَدَ إِذْ هَدَيَّتَنَا وَهَبَ لَنَا مِن لَّدُنكَ رَحْمَةً ۚ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْوَهَابُ ﴾ [آل عمران: ٨].

يوم القيامة يتحول الصراط المستقيم الذي كان في الدنيا شيئًا معنويًّا، وهو الاستقامة علىٰ الحق الذي أتىٰ به، فيتحول ذلك فيجعله صراطًا ممدودًا علىٰ جسر جهنم، من استقام علىٰ الصراط المعنوي في الدنيا، مر علىٰ الصراط الممدود علىٰ جسر جهنم بسهولة ويسر، من تَلَقَّتَ يَمنة ويَسرة، وأخذته بُنيات الطريق، فإنه سينقطع به ذلك الجسر الذي هو ممدود علىٰ متن جهنم، وهو أحدُّ من السيف، وأدقُ من الشعر، مزلقة مزلة وعليه كلاليب تخطف الناس الذين لم يستقيموا عليه في الدنيا، وتلقيهم في نار جهنم، والعياذ بالله، اللهم إنا نسألك السلامة.

<sup>(</sup>١) رواه ابن ماجه (٤٣)، وأحمد (١٦٦٩٢) من حديث العرباض بن سارية ﴿ الله عَلَيْمُهُ، وصححه الألباني في الصحيحة (٩٣٧).

\* وقوله: «وأن الساعة آتية لا ريب فيها، كما أخبر الله، وأن الله يبعث من يموت كما بدأهم يعودون».

# \* الشرح:

إن الساعة آتية لا ريب فيها كما أخبر الله، وأن الله يبعث من في القبور، والله وأن الله يبعث من في القبور، والله ورَعَمُ الله والله على الله والله على الله الله خلقها على هذه الأرض.

بعد ذلك ستكون النفخة التي يكون بها الصعق، ثم الموت، وقد قال النبي على التقومن الساعة، والرجلان قد نشرا ثوبهما يتبايعان فلا يبتعانه ولا يطويانه، ولتقومن الساعة والرجل علوط حوض إبله فلا يسقي فيه، ولتقومن الساعة والرجل قد حلب لِقْحَتَهُ فلا يشربه (۱).

وذلك أن النفخة في الصور تعاجلهم عن هذه الأمور كلها، وكلَّ يموت في مكانه، وتموت الملائكة أيضًا حتى حملة العرش، وجبريل، وميكائيل، وإسرافيل الذي ينفخ في الصور، وملك الموت الذي يقبض الأرواح، ويأتي تأويل قوله تعالى: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ اللَّهِ وَيَبْقَى وَجَّهُ رَبِّكَ ذُو ٱلْجَلَالِ وَٱلْإِكْرَامِ ﴾ [الرحمن:٢٦-٢٧].

ويبقى الكون مدة طويلة، الله أعلم بقدرها، ثم إذا أراد الله قيام الساعة أحيا الله إسرافيل -صاحب الصور- وجمع له الأرواح في فوهة الصور بعد أن يرسل مطرًا كمني الرجال أربعين يومًا، فينبت الناس في قبورهم وكل شيء يفنى من الإنسان إلا عَجب الذَّنب، فهو يركَّب منه، فإذا تكاملوا جمع الله الأرواح في فوهة الصور.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٩٥٤) من حديث أبي هريرة تَقْلِيُّهُ.

ثم يأمر إسرافيل فينفخ فيه، فتطير الأرواح إلى أجسادها، وكل روح تعرف جسدها أين هو فتأتي إليه، وتدخل فيه، ثم تنشق الأرض عنهم، فيقومون من قبورهم، ولهذا يقول النبي على: «أنا أول من تنشق عنه الأرض يوم القيامة، ولا فخر، فأرفع رأسي فإذا موسى بن عمران باطش بقائمة من قوائم العرش، فلا أدري أجوزي بالصعقة أم كان ممن استثنى الله»(۱).

ثم ينادي مناد: يا أيها الناس، هلمُّوا إلىٰ ربكم فيتبعون ذلك المنادي، والله على يقول: ﴿اقْتَرَبَتِ ٱلسَّاعَةُ وَانشَقَ ٱلْقَمَرُ ﴿ وَإِن يَرَوَا ءَايَةً يُعْرِضُواْ وَيقُولُواْ سِحْرُ مُسَتَعِرُ ﴿ وَالْ يَرَوَاْ ءَايَةً يُعْرِضُواْ وَيقُولُواْ سِحْرُ مُستَعِرُ ﴾ وَإِن يَرَوَاْ ءَايَةً يُعْرِضُواْ وَيقُولُواْ سِحْرُ مُستَعِرُ ﴾ وَكَانَهُمُ حَانَةُ هُم مُستَعِرُ ﴾ وَكَانَةُ مُ وَكُلُ أَمْرٍ مُستَقِرٌ ﴾ وَكَانَةُ مُواَ عَنْهُمُ عَنْ الْأَنْدُو ﴾ فَعَلَ عَنْهُمُ جَادً هُمُ يَعْرُجُونَ مِنَ الْأَجْدَاثِ كَانَهُمْ جَادً هُمُ يَعْرُجُونَ مِنَ الْأَجْدَاثِ كَانَهُمْ جَادً هُمُ النَّوْرُ ﴾ القمر: ١-٨].

وقال الله عَلَى ﴿ يَوْمَبِذِ يَتَبِعُونَ ٱلدَّاعِي لَاعِوَجَ لَهُ أَوْخَشَعَتِ ٱلْأَصَّوَاتُ لِلرَّحْمَنِ فَلَا شَمْعُ لِلَّاهَمْسَا﴾ [طه:١٠٨]. وإلى غير ذلك من الآيات الدالة على قيام الساعة.

فقيام الساعة أمر لابد منه، وحينتذ يقفون موقفًا طويلاً تدنو منهم الشمس، ويعلوهم العرق، ويشتد الكرب من هول ذلك اليوم الذي وصفه الله وَعَلَّا بقوله: ﴿ فَكَيْفَ تَنَّقُونَ إِن كَفَرْتُمْ يَوْمًا يَجْعَلُ ٱلْوِلْدَانَ شِيبًا ﴿ السَّمَآءُ مُنفَطِرً الِهِ عَكَانَ وَعَدُهُ مَفْعُولًا ﴾.

ثم إن الله وَ الله وَالله وَ الله وَ الله وَالله وَ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٤١١)، ومسلم (٢٣٧٣) من حديث أبي هريرة ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٦٥٣٠)، ومسلم (٢٢٢) من حديث أبي سعيد الخدري ضِّيَّة.

هذه هي الساعة، وهذه بعض صفاتها، وحينئذٍ يتفرق الناس، فريق في الجنة، وفريق في السعير، يتفرقون تفرقًا لا لقاء بعده، اللهم سلمنا فيمن تُسلم يا رب العالمين.

### \* \* \* \* \*

\* قوله: «وأن الله سبحانه ضاعف لعباده المؤمنين الحسنات، وصفح لهم بالتوبة عن كبائر السيئات، وغفر لهم الصغائر باجتناب الكبائر، وجعل من لم يتب من الكبائر صائرًا إلى مشيئته حيث قال: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ، وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءُ وَمَن يُشْرِكَ بِاللَّهِ فَقَدِ ٱفْتَرَى إِثْمًا عَظِيمًا ﴾ [النساء: ٤٨]».

# \* الشرح:

أراد المصنف رَحِكُلُلله أن يبين ما فعله الله لعباده المؤمنين من مضاعفة الحسنات، حيث جعل الحسنة بعشر أمثالها، إلى سبعمائة ضعف، إلى أضعاف كثيرة، أما السيئة فهي بمثلها واحدة أو يعفو، ومن هَمَّ بحسنة ولم يعملها كتبت له حسنة، ومن همَّ بسيئة ولم يعملها لم تكتب عليه شيئًا، وهذا من رحمة الله بعباده.

وجعل الإتيان بالفرائض مع اجتناب الكبائر مكفرًا للصغائر، وقد قال النبي «أرأيتم لو أن بباب أحدكم نهرًا يغتسل منه كل يوم خمس مرات، أيبقى من درنه شيء؟ قالوا: لا يبقى من درنه شيء. قال: فإن مثل ذلكم كمثل الصلوات الخمس؛ يكفر الله بهن الخطايا»(۱). لكن من عمل كبيرة من موجبات دخول النار، فسترها الله عليه، فأمره إلى الله إن شاء عفا عنه، وإن شاء عذبه، أما إن اقترف حدًّا وأقيم عليه، فإن الحد يكون كفارة له.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٥٢٨)، ومسلم (٦٦٧) من حديث أبي هريرة نَفْطُهُ.

وقد بيَّن لنا ﷺ أنه يغفر جميع الذنوب ما عدا الشرك بالله، فقال: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرِكَ بِاللهِ فَقَدِ ٱفۡتَرَى ٓ إِثَّمَا عَظِيمًا ﴾.

## \* \* \* \* \*

\* قوله: «ومن عاقبه بناره أخرجه منها بإيمانه فأدخله به جنته، قال تعالى: ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَكُوهُ ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَكُوهُ ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَالَىٰ: ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَكُوهُ ﴿ فَهَا يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ مَنْ شَفّع له من أهل شَكَرًا يَكُوهُ ﴿ الزلزلة: ٧-٨] ويخرج منها بشفاعة النبي عَيْرٌ من شفع له من أهل الكبائر من أمته ».

# \* الشرح:

وفي الحديث: «الصلاة إلى الصلاة، ورمضان إلى رمضان، والحج إلىٰ

# الحج، والعمرة إلى العمرة كفارات لما بينهن ما اجتنبت الكبائر »(١).

هذه أدلة تدل على أن من اجتنب الكبائر أن الله يغفر له ما دونها بأدائه الفرائض، وما يتعلق بها كالطهارة، والمشي إلى المساجد، وانتظار الصلاة، وما أشبه ذلك.

أما من لقي الله مصرًا على الكبائر، ومعه أصل الإيمان، وأصل التوحيد الذي يصح به الإسلام، فإن أمره إلى الله: إن شاء عفا عنه، وأدخله الجنة بدون عذاب، وإن شاء عاقبه في النار ليطهره من ذنوبه، ثم أخرجه منها وأدخله الجنة.

وقد تواترت الأخبار عن النبي على أن أقوامًا من أمته يتساقطون من فوق الصراط، تخطفهم الكلاليب المعلقة من فوقه فترميهم في نار جهنم، وأن النار تحرق منهم كل أجسادهم ما عدا مواضع السجود، فإذا شاء الله وَ الله عَلَى أن يخرجهم منها أذن للشفعاء فيدخلون عليهم فيجدونهم قد صاروا حممًا، ولا يعرفونهم إلا بمواضع السجود، فيخرجونهم منها ويضعونهم على نهر الحياة -نهر في أفواه الجنة - فينبتون فيه كما تنبت الحبة في حَميل السيل، وردت بذلك أحاديث كثيرة.

وأن النبي على يشفع وسائر الأنبياء يشفعون، وكذلك الصديقون، والشهداء، والصالحون كلهم يشفعون، وأن الله يخرج من النار ثلاث حثيات بفضله، وأنه يخرج من النار أقوامًا لم يعملوا خيرًا قط، فيسكنهم جنته، ومع ذلك يبقى فيها فضل فيخلق الله أقوامًا ثم يسكنهم فيها.

وهذه عقيدة أهل السنة والجماعة، وخالفت في ذلك الخوارج والمعتزلة

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٣٣)، ولفظه: «الصلوات الخمس، والجمعة إلى الجمعة ورمضان إلى رمضان مكفرات لما بينهن إذا اجتنبت الكبائر».

وأخرج البخاري (١٧٧٣)، ومسلم (١٣٤٩): «العمرة إلى العمرة كفارة لما بينهما، والحج المبرور ليس له جزاء إلا الجنة».

فأنكروا الشفاعة، وأنكروا خروج الموحدين من النار، وزعموا أن من دخل النار أنه لا يخرج منها، والذي أوقعهم في ذلك الجهل؛ حيث إنهم حملوا الآيات الواردة في الكفار على المسلمين الموحدين، كقوله تعالى: ﴿وَمَا هُم بِحَرِجِينَ مِنَ النَّارِ ﴾ [البقرة:١٦٧]. وكقوله تعالى: ﴿ فَذُوتُواْ فَلَن نَزِيدَكُمُ إِلَا عَذَابًا ﴾ [النبأ:٣٠]. إلى غير ذلك من الآيات التي قصد بها الكفار؛ فأخطئوا في ذلك خطأً فاحشًا؛ ترتب عليها مخالفات في العقيدة، استحقوا فيها مقت الله وغضبه؛ لأنهم ردوا السنة بالكلية، أو ردوا ما عدا المتواتر من السنة كالمعتزلة.

والحقيقة أن ما أخبر عنه النبي على من أخبار فهي كائنة ولابد، والله قد شهد لرسوله بأنه لا ينطق عن الهوى، إن هو إلا وحي يوحى، وقال الله الله ومَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى الله ورَسُولُهُ مَ أَمَرًا أَن يَكُونَ لَهُ مُ الَّخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ ﴾ [الأحزاب:٣٦]. وسواء في ذلك الأوامر والنواهي، أو الأخبار الغيبية، فكل ما أخبر عنه النبي على من المغيبات وجب الإيمان به، واعتقاد صدقه وأحقيته.

### \*\*\*\*

\* قوله: «وأن الله سبحانه قد خلق الجنة فأعدها دار خلود لأوليائه، وأكرمهم فيها بالنظر إلى وجهه الكريم».

# \* الشرح:

أَ الجنة والنار أخبر الله وَعِمَا في كتابه؛ بل في جميع كتبه، وأبدئ في ذلك وأعاد وأخبر أنه خلق الجنة نزلاً لأوليائه وأهل طاعته، أكرمهم فيها بما شاء من

الكرامات، وأنه خلق النار وأعدها دار هوان ونكال لأعدائه قبل أن يخلق السموات والأرض.

قال تعالى: ﴿ مُمَّ إِنَّكُمْ أَيُّهَا الضَّالُونَ الْمُكَذِّبُونَ ﴿ الْكُونَ مِن شَجَرِ مِن زَقُومِ ﴿ فَالْتُونَ مِنْ الْمُكَذِّبُونَ مَنْ اللهِ الواقعة: الْبُعُلُونَ ﴿ فَشَرِيُونَ مَلْتِهِ اللهِ فَشَرِيُونَ مُلَا اللهُ الْمُعَمِّمِ اللهِ فَشَرِيُونَ مُلَا اللهُ العفو على الكفر ١٥-٥٦]. أي: هذه تكرمتهم يوم القيامة، وضيافتهم؛ لأنهم كانوا على الكفر والتكذيب، حتى نقلهم الله بالموت من دار الدنيا إلى دار البرزخ، وهكذا أعدَّ الله لأهل كل عقيدة ما يستحقون من الجزاء، فالجنة دار الراحة والحبور، والنعمة وقرة العين، والنار دار الجحيم والنكال، ونسأل الله العفو والعافية.

## \*\*\*\*

\* قوله: «وِأكرمهم فيها بالنظر إلى وجهه الكريم».

## \* الشرح:

أي: أكرمهم في الجنة بالنظر إلى وجهه الكريم، والنظر إلى وجهه الكريم ثابت بالكتاب والسنة، فالأدلة من الكتاب هي قول الله تعالى: ﴿وَجُوهُ يُومَ يِلْ نَاضِرَةً ثَالِمَ وَالسنة وَالسنة وَالسنة والسنة والخوس والسنة والقيامة:٢٢-٢٣]. فالنضرة في الآية الأولى هي الرونق والحسن والنعيم، وأما في الآية الثانية فعداه بـ «إلى» والمراد به النظر إلى وجهه ﴿إِلَى رَبِّهَا فَلْ رَبَّهَا فَلْ رَبَّهَا فَلْ اللَّهِ النظر إلى وجهه ﴿إِلَى رَبِّهَا فَلْ رَبَّهَا فَلْ رَبَّهَا فَلْ رَبَّهَا فَلْ رَبَّهَا فَلْ رَبَّهَا فَلْ رَبَّهَا فَلْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

ومن الأدلة على ذلك قول الله تُعَلَّى: ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُواْ الْخُسَنَى وَزِيَادَةٌ ﴾ [يونس:٢٦]. فقد فسرت الزيادة بأنها النظر إلى وجهه الكريم، هكذا فسر الآية بذلك جماعة من السلف، وأهل السنة يثبتون ذلك باتفاق منهم عليه.

# أما الأدلة من السنة، ففي ذلك أحاديث منها:

حديث جرير بن عبد الله البجلي قال: «كنا عند رسول الله على في ليلة مقمرة، فقلنا: يا رسول، هل نرئ ربنا يوم القيامة؟ قال: هل تضامون (۱). -وفي رواية (۲): هل تضارُون - برؤية القمر ليلة البدر ليس دونه سحاب؟ قلنا: لا. قال: وهل تضامون -أو قال: تضارون - في رؤية الشمس في الظهيرة ليس دونها سحاب؟ قلنا: لا. قال: فإنكم لا تضامون في رؤيته. -أو قال: لا تضارون - في رؤيته إلا كما لا تضارون في رؤيتهما». أو كما قال على المناهقة الله على المناهقة المناهقة الله على المناهقة الله على المناهقة الله على المناهقة المناهقة المناهقة الله على المناهقة المناهقة الله على المناهقة المناهة المناهقة المناه

وهناك أحاديث عن غير جرير فمنها حديث أبي هريرة (٣) أورده ابن أبي عاصم في كتابه السنة، ومنها حديث أبي رزين -وهو لقيط بن عامر العقيلي- وحسنه الشيخ الألباني في تحقيقه لكتاب السنة (١).

### \* \* \* \* \*

\* قوله: «وهي التي أهبط منها آدم نبيه وخليفته إلى أرضه لِمَا سبق في سابق علمه».

## \* الشرح:

إن من أهل العلم من قال: إن الجنة التي كان فيها آدم هي الجنة المعروفة التي خلقها الله للمؤمنين.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٥٥٤).

<sup>(</sup>٢) عند البخاري (٦٥٧٣)، ومسلم (١٨٢، ١٨٣).

<sup>(</sup>٣) هو في الصحيحين في مواضع التخريج السابق.

<sup>(</sup>٤) انظر: ظلال الجنة في تخريج السنة (١/ ٢٢٧، ٢٢٨) برقمي (٥٩، ٤٥٠).

ومن أهل العلم من قال: إنها جنة غيرها، والقول الأول هو الأصح؛ بدليل أن موسى التَلْيِكُ لما لقي آدم وحاجّه بقوله: «أنت أبونا آدم الذي خلقك الله بيده، ونفخ فيك من روحه؟ فما حملك أن أخرجتنا ونفسك من الجنة؟ قال له آدم: أنت موسى الذي كلمك ربك من وراء حجاب، لم يجعل بينك وبينه رسولاً من خلقه؟ وأنزل عليك التوراة؟ قال: نعم. قال: فما وجدت ذلك في كتاب الله، أن ذلك كائن من قبل أن أُخلق؟ قال: نعم. قال: ففيم تلومني؟! في شيء قد كتبه الله ذلك كائن من قبل أن أُخلق؟ قال: نعم. قال: ففيم تلومني؟! في شيء قد كتبه الله علي قبل أن يخلق السموات والأرض فحج آدم موسى -عليهما السلام-»(١).

وهذا الدليل كافٍ في أن الجنة التي أُهبط منها هي الجنة التي يدخل فيها المؤمنون بإقرار الله وَعَجَّلَةً لموسى في قوله: «فَلِم أخرجتنا ونفسك من الجنة؟». فلو كان جنة غير الجنة المعروفة لما كانت لمحاجة موسى فائدة.

### \* \* \* \* \*

\* قوله: «وخلق النار، وأعدها دار خلود لمن كفر به وألحد في آياته وكتبه ورسله، وجعلهم محجوبين عن رؤيته».

## \* الشرح:

ما ذكره صاحب العقيدة هنا قد وردت فيه آيات كثيرة تدل على خلود الكفار في النار، فمن ذلك قول الله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُواْ لَهُمْ نَارُجَهَنَّمَ لَا يُقْضَىٰ عَلَيْهِمْ فَيَمُونُواْ وَلَا يُحَفَّقُ عَنْهُم مِّنْ عَذَابِهَا كَذَالِكَ بَحْزِي كُلَّ كَفُورِ ﴿ وَهُمْ مَا عَنْهُم مِّنْ عَذَابِها كَذَالِكَ بَحْزِي كُلَّ كَفُورٍ ﴿ آ وَهُمْ مَا يَصْطَرِخُونَ فِيها رَبَّنَا أَخْرِجْنَا نَعْمَلُ صَلِيعًا غَيْرَ الَّذِي كُنَّا نَعْمَلُ أَوْلَمُ نُعُمِّرَكُم مَّا

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٤٠٩)، ومسلم (٢٦٥٢) من حديث أبي هريرة ضيطيَّه.

يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَن تَذَكَّرَ وَجَاءَكُمُ ٱلنَّذِيرُ فَذُوقُواْ فَمَا لِلظَّالِمِينَ مِن نَصِيرٍ ﴾ [فاطر:٣٦-٣٧].

وقال ﷺ: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ فِي ٱلنَّارِ لِخَزَنَةِ جَهَنَّمَ ٱدْعُواْ رَبَّكُمُ يُحَفِّفْ عَنَّا يَوْمًا مِنَ ٱلْعَذَابِ اللَّهُ قَالُواْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَسُلُكُ مُ اللَّهُ الْمَاكُ مَا اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

وقال ﷺ: ﴿وَنَادَوْاْ يَكُمُلِكُ لِيَقَضِ عَلَيْنَا رَبُّكَ قَالَ إِنَّكُمْ مَّلِكِثُونَ ﴿ لَهَ لَذِجِنَّنَكُم بِٱلْحَقّ وَلَكِنَّ أَكْثَرَكُمْ لِلْحَقِّ كَارِهُونَ ﴾ [الزخرف:٧٧-٧٧].

\* قوله: «وأن الله - تبارك وتعالى - يجيء يوم القيامة والملك صفًا صفًا لعرض الأمم وحسابهم وعقوبتها وثوابها».

## \* الشرح:

الدليل على ذلك قول الله تعالى: ﴿ وَجَاءَ رَبُّكُ وَالْمَلُكُ صَفّاً صَفّا ﴾ [الفجر: ٢٦]. فأهل السنة يؤمنون بأن الله يأتي يوم القيامة لمحاسبة عباده وجزائهم، إذ إن الله وعبله البسر، ويسمعهم وعبله الناس جميعًا: الإنس والجن في صعيد واحد ينفذهم البصر، ويسمعهم الداعي، وتدنو الشمس منهم، ويكونون في العرق على قدر أعمالهم، يقفون موقفًا طويلاً، وتنزل ملائكة السماء الدنيا، فتكون صفّا من ورائهم، وملائكة السماء الثانية فتكون صفّا من ورائهم، وملائكة السماء الثانية فتكون صفّا من يشفع لهم إلى ربهم، وراء الناس، فيقفون موقفًا طويلاً، ثم يفزعون، فيطلبون من يشفع لهم إلى ربهم، فيذهبون إلى آدم، فيقول: لست لها، اذهبوا إلى نوح، فيذهبون إلى نوح، فيقول: لست لها، اذهبوا إلى عيسى. فيقول: لست لها، اذهبوا إلى محمد.

فإذا جاءوا إلى النبي على قال: «أنا لها، أنا لها، فيذهب إلى ربه، فيسجد بين يديه قدر جمعة، ويفتح الله عليه بمحامد يحمده بها، ثم يقال: يا محمد ارفع رأسك، وقل يُسمع، واشفع تشفع. فحيئذ يرفع رأسه ويقول: ربي أمتي أمتي أمتي الله بفصل القضاء، ويجيء كما يشاء، وعلى الوجه اللائق بجلاله، قال تعالى:

<sup>(</sup>۱) انظر: صحیح البخاري (۲۵۱، ۲۵۲۰، ۲۵۱۰) ومواضع أخری، وصحیح مسلم (۱۳) ۱۹۵، ۱۹۵، ۱۹۳).

﴿ هَلْ يَنظُرُونَ إِلَّا أَن يَأْتِيَهُمُ ٱللَّهُ فِي ظُلُلِ مِنَ ٱلْعَكَامِ وَٱلْمَلَتَ حَكَةُ وَقُضِى ٱلْأَمْرُ وَإِلَى ٱللَّهِ تُرْجَعُ ٱلْأُمُورُ ﴾ [البقرة: ٢١٠].

ويؤمن أهل السنة بالموازين فتوزن الأعمال أي: توزن دواوين الأعمال، فدواوين الحسنات توضع في كفة، ويوزن أيضًا الأشخاص؛ والدليل على ذلك قول النبي على: «يؤتى بالرجل السمين الأكول الشروب، فلا يزن عند الله جناح بعوضة»(١).

ولما صعد عبد الله بن مسعود يجتني سواكًا، وجعل الصحابة ينظرون إلىٰ دقة ساقه فيضحكون، فقال النبي ﷺ: «أتعجبون من دقة ساقيه، أما إنهما في الميزان الأثقل من جبل أحد»(٢).

### \* \* \* \* \*

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (٤٧٢٩)، ومسلم (٢٧٨٥)، بلفظ: «إنه ليأتي بالرجل العظيم السمين يوم القيامة، لا يزن عند الله جناح بعوضة وقال: اقرءوا إن شئتم: ﴿ فَلَا نُقِيمُ لَمُمْ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ وَزُنَا ﴾ [الكهف:١٠٥]». (٢) أخرجه أحمد (٣٩٨١)، وحسنه الألباني في الإرواء (١/٤/١).

\* قوله: ﴿ فَمَن ثَقُلَتَ مَوَزِينُهُ, فَأُولَيِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾ والآية بعدها: ﴿ وَمَنَ خَفَتَ مَوَزِينُهُ, فَأُولَيِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾ والآية بعدها: ﴿ وَمَنَ خَفَتَ مَوَزِينُهُ, فَأُولَيْكِ كُولَا أَنفُسَهُمْ فِي جَهَنَّمَ خَلِدُونَ ﴾ [المؤمنون: ١٠٣]. وفي هاتين الآيتين دليل على أن الأعمال توزن، أي: دواوين الأعمال كما في حديث البطاقة.

\* قوله: «ويؤتون صحائفهم بأعمالهم، فمن أوتي كتابه بيمينه فسوف يحاسب حسابًا يسيرًا، ومن أوتي كتابه وراء ظهره فأولئك يصلون سعيرًا».

# \* الشرح:

للميزان كفتان: كفة للحسنات، وكفة للسيئات، وقد أخبرنا الله وَجَنَّهُ بأن كل إنسان معه قرينان يكتبان أعماله، قال -جل وعلا-: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ وَنَعْلَمُ مَا يُوسِونُ بِهِ مِنْ أَقْرَبُ إِلِيَهِ مِنْ حَبِّلِ ٱلْوَرِيدِ ﴿ آَ إِذْ يَنَلَقَى ٱلْمُتَلَقِيَانِ عَنِ ٱلْمَمِينِ وَعَنِ ٱلشِّمَالِ فَعِيدُ وَكَنَ الشِّمَالِ فَعِيدُ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ أَلْمَ اللهِ عَنْ أَلْمَالِ وَعَيْدُ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ أَلْمَالُونَ عَنِ ٱلْمَالِ فَعَيدُ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ عَلَيْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ عَلَيْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ عَنْ اللهِ عَلْهُ عَنْ عَنْ اللهُ عَنْ عَلَيْ اللهُ عَنْ عَلَيْ اللهُ عَنْ عَنْ اللهُ عَنْ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلْهُ عَنْ اللهُ عَنْ عَنْ اللهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَى اللهُ عَلْ عَلْمُ عَلَوْلُهُ عَلَيْكُمْ اللهُ اللهُ عَنْ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْدِ عَنْ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلْمُ عَلَوْلِ إِلَا لَذَيْهِ رَقِيْلُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَنْ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَى اللهُ عَلَيْكُمُ عَلَى اللهُ عَلْمُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلْمُ عَلَيْكُمْ عَلَى اللهُ عَلَيْكُمْ عَلَى اللهُ عَلَيْكُمْ عَلَى اللهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ اللهِ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَى عَلْمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلِي عَلَيْكُمُ عَ

فإذا كان يوم القيامة نزل على الشخص الملكان الموكلان به، فصاحب الحسنات معه ديوان السيئات، ثم توضع الحسنات معه ديوان السيئات، ثم توضع الدواوين بعد أن توضع الصحائف، فالمؤمنون توضع صحائفهم في أيمانهم ومن أمامهم، والمجرمون توضع صحائفهم في شمائلهم، ومن وراء أظهرهم، وكلُّ منهم يقرأ ما في صحيفته.

قال تَمْالاً: ﴿ وَكُلَّ إِنسَنِ ٱلْزَمْنَاهُ طَلَيْرِهُ، فِي عُنُقِهِ ۗ وَنُخْرِجُ لَهُ، يَوْمَ ٱلْقِيامَةِ كِتَبَايَلْقَنهُ مَنشُورًا ﴿ الْ اللهِ اللهُ ال

وهذه الدواوين توضع في كفتي الميزان، فمن رجحت حسناته على سيئاته كان من الناجين، ومن رجحت سيئاته على حسناته كان من الموبَقين، قال تعالى: ﴿وَنَضَعُ ٱلْمَوَانِينَ ٱلْقِسْطَ لِيَوْمِ ٱلْقِيكَمَةِ فَلَا نُظْلَمُ نَفْسٌ شَيْئًا ۚ وَإِن كَانَ مِثْقَالَ حَبَىٰةٍ مِّنْ خَرْدَلٍ ٱلْيُنَا بِهَا ۚ وَكَفَىٰ بِنَا حَسِبِينَ ﴾ [الأنبياء:٤٧].

## \* \* \* \* \*

\* قوله: «وأن الصراط حق يجوزه العباد بقدر أعمالهم، فناجون متفاو تون في سرعة النجاة عليه من نار جهنم، وقوم أوبقتهم فيها أعمالهم».

# \* الشرح:

الصراط: اسم للطريق الذي رسمه الله للناس في كتابه، وعلى لسان رسوله، وكذلك في الكتب الأولى، والأمم الأولى، وعلى ألسنة رسلهم، فالله و كذلك في الكتب الأولى، والأمم الأولى، وعلى ألسنة رسلهم، فالله و الله و المرنا أن نسير عليه قال الله و الله و المرنا أن نسير عليه قال الله و الله و الله و المرنا أن نسير عليه قال الله و ا

وقال ﷺ آمرًا عباده أن يدعوه بالهداية إلىٰ الصراط المستقيم، فقال في سورة الفاتحة: ﴿ آهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ۞ صِرَطَ ٱلَذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ ٱلْمَعْصُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضَّالَيْنَ ﴾ [الفاتحة:٦-٧].

وقال ﷺ: ﴿ إِنَّا فَتَحَنَا لَكَ فَتَحَا مُبِينًا ۞ لِيَغْفِرَ لَكَ ٱللَّهُ مَا تَقَدَّمَ مِن ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَرَ وَيُتِمَّ نِعْمَتَهُ، عَلَيْكَ وَيَهْدِيكَ صِرَطًا مُسْتَقِيمًا ۞ وَيَنصُرَكَ ٱللَّهُ نَصَرًا عَزِيزًا ﴾ [الفتح:١-٣].

وقوله تعالىٰ: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ قَدْ جَاءَكُم بُرْهَانُ مِن رَّبِكُمْ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكُمْ نُورًا تُمِينَا النَّاسُ فَدْ جَاءَكُم بُرْهَانُ مِن رَّبِكُمْ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكُمْ نُورًا تُمِينَا النَّاسِ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا بِاللّهِ وَاعْتَصَكُمُوا بِهِ عَلَىكُدْ خِلْهُمْ فِي رَحْمَةٍ مِّنَهُ وَفَضَلٍ وَيَهْدِيهِمْ إِلَيْهِ صِرَطًا مُسْتَقِيمًا ﴾ [النساء:١٧٤-١٧٥]. إلىٰ غير ذلك من الآيات.

والنبي على جنبتيه، وقال: وخط خطوطًا على جنبتيه، وقال: «ضرب الله مثلاً صراطًا مستقيمًا، وعلى جنبتي الصراط خطوطًا عليها ستور

مرخاة، وعلى كل خط منها شيطان يدعو إليه...» الحديث(١).

فهذا الصراط هو الذي أشار إليه بقوله: «تركتكم على بيضاء ليلها كنهارها، لا يزيغ عنها إلا هالك»(٢).

فهو الطريق الواضح الذي رسمه على المته بأقواله، وأفعاله، وجهاده، فمن استقام على هذا الصراط فإنه سيمر على الصراط الأخروي؛ وذلك أن الصراط المعنوي في الدنيا جعله الله الله صراطًا حسيًّا، ونصبه على نار جهنم، فلا يمكن الحد أن يصل إلى الجنة إلا بعد المرور عليه.

وقال تَعْلَى: ﴿ وَإِن مِنكُمْ إِلَّا وَارِدُهَا كَانَ عَلَىٰ رَبِّكَ حَتْمًا مَّقْضِيًا ﴿ ثُمَّ نُنَجِّى ٱلَّذِينَ ٱتَّقَواْ وَّنَذَرُ ٱلظَّلِمِينَ فِيهَاجِئِيًّا ﴾ [مريم:٧١-٧٢].

وقد أخبر النبي على أن الصراط الأخروي: جسر ممدود على متن جهنم، أحدُّ من السيف، وأدقُّ من الشعر، وأن الناس يقطعونه بأعمالهم، فمن استقام على الصراط المعنوي في الدنيا أعانه الله وَ الله على الصراط.

وقد أخبر النبي على أن الناس يختلفون في السرعة عليه، فمنهم من يمر كالبرق، وكلمح البصر، وكالرياح، وكأجاويد الخيل، وكسعي الرجال، ومنهم من يمشي، ومنهم من يهرول، ومنهم من يكون له شمعة على ظفر إبهام قدمه اليمنى تشع تارة، فيتقدم، وتنطفئ فيقف، ومنهم من يزحف على بطنه تلفحه النار من هاهنا وتلفحه من هاهنا حتى يقطعها، كل هذا سيحصل.

وكثير من الناس يسقطون من فوقه، ومن فوقه كلاليب كشوك السعدان، غير

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۱٤٨٥٣)، وابن ماجه (۱۱) من حديث جابر بن عبد الله على فضف ، وصححه لغيره الألباني في ظلال الجنة (١٦).

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه (ص٥٥).

والمهم، أن الصراط إنما يمر عليه أمة الإجابة، أما الكفار الصرحاء، والمشركون شركًا أكبر، والملحدون، والمنافقون نفاقًا اعتقاديًّا، فإنهم يساقون إلىٰ النار سوقًا، اللهم إنا نعوذ بك من أن نَضِلَ أو نُضَل، نعوذ بك من خسران الدنيا والآخرة، ونسألك الثبات علىٰ الحق كما وفقتنا إليه، نسألك أن تثبتنا عليه.

### \*\*\*\*

\* قوله: «والإيمان بحوض رسول الله على ترده أمتُه لا يظمأ من شرب منه، ويذاد عنه من بدَّل وغيَّر ».

# \* الشرح:

قد أخبر النبي على أن له حوضًا آنيته أكثر من عدد نجوم السماء، فقد روى ابن أبي عاصم في كتاب السنة، من طريق أبي بكر بن أبي شيبة، عن عبد الله بن الصامت، عن أبي ذر قال: قلت: «يا رسول الله ما آنية الحوض؟ قال: والذي

نفسي بيده لآنيته أكثر من عدد نجوم السماء، وكواكبها في الليلة المظلمة المصحية؟ من شرب منه لم يظمأ، عرضه مثل طوله، ما بين عُمان إلى أيلة؟ وماؤه أشد بياضًا من اللبن، وأحلى من العسل»(١).

وروئ أيضًا بسنده إلى أبي الوازع، وهو: جابر بن عمرو، أنه سمع أبا برزة الأسلمي يقول: «ما بين ناحيتي حوضي كما بين أيلة إلى صنعاء، مسيرة شهر، عرضه كطوله فيه ميزابان يشخبان من الجنة، من وَرِقٍ وذهب، أبيض من اللبن، وأحلى من العسل، فيه أباريق عدد نجوم السماء»(٢).

وروى من طريق أبي بكر بن أبي شيبة أيضًا، عن أبي سعيد الخدري، عن النبي قال: «إن لي حوضًا طوله ما بين الكعبة إلى بيت المقدس أبيضُ من اللبن، آنيته عدد النجوم، وإني لأكثر الأنبياء تبعًا يوم القيامة»(٣).

وأورد حديثًا عن حذيفة، قال: «حوض النبي على أبيض مثل اللبن، وأحلى من العسل، وأبرد من الثلج، وأطيب ريحًا من المسك...» الحديث (1).

وروى من طريق ابن أبي شيبة، عن ابن عمر عضف قال: قال رسول الله على: «إن أمامكم حوضًا كما ما بين جرباء وأذرح» (٥).

وأخرج عن عبد الله بن عمر هيس ، ويزيد بن الأخنس وحارثة: رجلٌ من

<sup>(</sup>١) السنة، لابن أبي عاصم (٢/ ١٧)، وصححه الألباني في ظلال الجنة (٢١).

<sup>(</sup>٢) السنة، لابن أبي عاصم (٢/ ١٨)، وقال الألباني في ظلال الجنة (٧٢٢): جيد.

<sup>(</sup>٣) السنة، لابن أبي عاصم (٢/ ١٨)، وصححه الألباني في ظلال الجنة (٧٢٣).

<sup>(</sup>٤) السنة، لابن أبي عاصم (٢/ ١٩)، وحسنه الألباني في ظلال الجنة (٢٢٤).

<sup>(</sup>٥) السنة، لابن أبي عاصم (٢/ ٢٠)، وصححه الألباني في ظلال الجنة (٢٢٦).

خزاعة، سمع النبي على يقول: «إن ما بين حوضي ما بين مكة وصنعاء»(١).

وعن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: «ما بين قبري ومنبري روضة من رياض الجنة، ومنبري على حوضى»(٢).

والمهم: أن حوض النبي على ثابت من أوجه صحيحة لا شك فيها، وأنه يشرب منه المؤمنون، ويذاد عنه أهل النفاق، وفي الحديث: «بينما أنا قائم على حوضي إذ أقبل رجالٌ من أمتي أعرفهم، حتى إذا هممت أن أناولهم، خرج رجل من بيني وبينهم، وقال: هلمّ. فأقول: إلى أين؟ فيقول: إلى النار والله، فأقول: إنهم من أصحابي، فيقول: إنك لا تدري ما أحدثوا بعدك، فإنهم لم يزالوا منحرفين على أعقابهم منذ فارقتهم» (٣).

وفي رواية: «إنهم بدلوا بعدك. فأقول: سحقًا سحقًا لمن بدل بعدي»(٤).

\* قوله: «وأن الإيمان قول باللسان، وإخلاص بالقلب، وعمل بالجوارح، يزيد بزيادة الأعمال، وينقص بنقصها، فيكون فيها النقص وبها الزيادة، ولا يكمل قول الإيمان إلا بالعمل، ولا قول وعمل إلا بنية، ولا قول ولا عمل ونية، إلا بموافقة السنة».

\* الشرح:

ما قاله القيرواني رَجَمُلُللهُ هو قول أهل السنة والجماعة: أن الإيمان يكون

<sup>(</sup>١) السنة، لابن أبي عاصم (٢/ ٢٣)، وصححه الألباني في ظلال الجنة (٧٣٠).

<sup>(</sup>٢) السنة، لابن أبي عاصم (٢/ ٢٤)، وصححه الألباني في ظلال الجنة (٧٣١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٦٥٨٧) من حديث أبي هريرة و الله

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٢٥٨٤) من حديث سهل بن سعد ﴿ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ أَم سلمة ﴿ الله عَلَيْكُ .

بثلاثة أمور: عقيدة القلب، ونطق اللسان بما اعتقده القلب، وعمل الجوارح بما يقتضيه الإيمان، فلا يصح الإيمان إلا أن يكون هكذا.

وقد ذم الله المنافقين في سورة البقرة، وفي سورة الأحزاب، وأما سورة براءة فإنها تسمى: الفاضحة؛ لأنها فضحت المنافقين، وكشفت عما كانوا يكنونه، وكما أنه لا يكفي النطق باللسان مع عدم اعتقاد القلب فكذلك لا يكفي التصديق بالقلب ما لم يصدقه اللسان والعمل، فقد عاب الله فرعون وقومه بأنهم جحدوا برسالة موسى كبرًا وتعاظمًا، مع أنهم استيقنوها بقلوبهم، فقال في عنهم: ﴿وَجَعَدُواْ بِهَا وَالنمل: ١٤]. إذن فلابد من توافق القلب واللسان والعمل.

فأما القلب فوظيفته الاعتقاد والتصديق، وأما اللسان فوظيفته النطق بما يُطلب منه النطق به، وقد قال النبي على: «من شهد أن لا إله إلا الله مستيقناً بها قلبه دخل الجنة»(١).

فجعل استيقان القلب شرطًا في صحة النطق، كما أن النطق يجب أن يكون إعلانًا لما اعتقده القلب، كما سبق لنا أن الله ذم المنافقين بأنهم يقولون خلاف ما يعتقدون، فمن عرَّف الإيمان بأنه: التصديق كمرجئة الجهمية، فتعريفه باطل، ومن عرَّفه بأنه التصديق باللسان.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٣١) من حديث أبي هريرة نَعْفِيَّهُ.

وأخرج العمل كمرجئة الفقهاء فهو أيضًا تعريفه للإيمان غير صحيح، والمهم في الإيمان أن يتواطأ عليه القلب، واللسان، وعمل الجوارح بما تقتضيه تلك الشهادة -أي: شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمدًا رسول الله- فمن شهد أن لا إله إلا الله، وأن محمدًا رسول الله وأن محمدًا رسول الله، فلابد أن يعمل بمقتضى هذه الشهادة، فيقيم الصلاة، ويؤتي الزكاة، ويصوم رمضان، ويحج البيت، ويجتنب المحرمات من سفك الدماء المحرمة، وإزهاق الأرواح المحرمة، واستحلال الفروج المحرمة؛ فمن فعل ذلك فهو مسلم.

والمهم أن الإيمان هو ما يتواطأ عليه القلب واللسان، ولابد أن يكون في عمله هذا موافقًا للسنة فمن عمل بخلاف السنة، بأن ابتدع في الدين بدعًا، فإن عمله لا يقبل حتىٰ يكون خالصًا صوابًا؛ أي: خالصًا لله، صوابًا علىٰ ما شرعه الله علىٰ لسان نبيه علىٰ السان نبيه علىٰ السان نبيه علىٰ السان نبيه علىٰ الله على الله علىٰ الله علىٰ اله على الله على اله على اله على الله على اله على الله على الله على

## \*\*\*\*

\* قوله: «وأنه لا يكفر أحد بذنب من أهل القبلة». \* الشرح:

التكفير بالذنب هو طريقة الخوارج والمعتزلة، أما المرجئة فإنهم يقولون: لا يضر مع الإيمان ذنب، بعكس ما عليه الخوارج والمعتزلة، فالخوارج يكفرون بالكبيرة، ويحكمون على فاعلها بالتخليد في النار، والمعتزلة يوافقون الخوارج في أن صاحب الكبيرة يخلد في النار؛ ولكنهم يقولون: هو في الدنيا في منزلة بين المنزلتين -أي: لا مسلم ولا كافر-.

أما المرجئة فيقولون: إن الإيمان هو التصديق، وهو واحد لا يتفاوت، ولا يزيد، ولا ينقص، ويزعمون أن إيمان أفسق الناس هو كإيمان أبي بكر وعمر سواء، وهذا

قول باطل، وقد صرح القرآن بزيادة الإيمان، فقال ﷺ: ﴿وَيَزْدَادَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِيمَنَا﴾ [المدثر:٣١].

وقال: ﴿ لِيَزْدَادُوا إِيمَانَا مَّعَ إِيمَانِهِمْ ﴾ [الفتح: ٤].

وقال: ﴿ وَيَزِيدُ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ٱهْتَدَوْا هُدَى ﴾ [مريم:٧٦].

وفي حديث حنظلة حينما مر على أبي بكر في فقال: «يا أبا بكر نافق حنظلة، قال: وما ذاك. قال: نكون عند النبي في فنسمع منه فيزداد إيماننا حتى تكون الجنة والنار كأنهما رأي عين، فإذا رجعنا إلى أهلينا فعافسنا النساء، وباشرنا الضّيعات، ولاعبنا الأولاد نقص إيماننا.

قال أبو بكر: والله إنا لنجد ذلك، فانطلقا إلىٰ رسول الله على فقال حنظلة: نافق حنظلة يا رسول الله. قال: وما ذاك. قال: إنا نكون عندك فتصف لنا الجنة والنار حتى كأنهما رأي عين، ثم نرجع إلىٰ أهلنا ... -الحديث-.

فقال النبي على الله الله الله الكم تكونون على الحال التي تكونون عليها عندي دائمًا، لصافحتكم الملائكة في طرقكم، وعلى فرشكم ولكن ساعة وساعة يا حنظلة "(١).

والمهم أن أهل السنة والجماعة لا يكفرون أحدًا من أهل القبلة بذنب؛ لأن الله قال في المتقاتلين: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَ ٱخْوَيَّكُمُّ ﴾ [الحجرات: ١٠].

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٧٥٠) من حديث حنظلة الأسيدي عَلَيْهُ.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٦٧٨١) من حديث أبي هريرة نَعْيَّاتُهُ.

فسماه أخًا وقال وَ الله عَفِي لَهُ مِنْ أَخِيهِ شَيْءٌ فَالْبَاعُ بِالْمَعْرُوفِ وَأَدَاءُ إِلَيْهِ بِالْمَعْرُوفِ وَأَدَاءُ إِلَيْهِ بِالْمَسْنِ ﴾ [البقرة:١٧٨]. فسمى القاتِلَ أخًا للمقتول، فهذا يدل على أن المسلم لا يكفر بالذنب وإن كان كبيرة.

ومما يدل على تفاوت أهل الإيمان فيه أحاديث الشفاعة، وأحاديث الحوض، وأحاديث الصراط، إذ إن بعضهم يمر على الصراط كالبرق، وكلمح البصر، وكالريح، وكجري الخيل، وكسعي الرجال، ومنهم من يهرول، ومنهم من يمشي، ومنهم من يزحف على بطنه، ومنهم من يسقط في نار جهنم (۱).

هذا كله يدل علىٰ تفاوت الناس بالإيمان، وبالتفاوت بالإيمان تكون السرعة علىٰ الصراط، وعدمها، أو وضعفها، ويكون سقوط بعضهم في النار كل ذلك دالٌ علىٰ التفاوت.

وكذلك أحاديث الشفاعة، وهي أحاديث كثيرة منها: «أخرجوا من النار من كان في قلبه مثقال كان في قلبه مثقال دينار من إيمان، -أو قال: من خير-، أخرجوا من كان في قلبه مثقال نواة من نصف دينار من إيمان، -أو قال: من خير-، أخرجوا من كان في قلبه مثقال نواة من إيمان، -أو قال: من خير-، أخرجوا من كان في قلبه مثقال شعيرة من إيمان، -أو قال: من خير-، قال: من خير-، أخرجوا من كان في قلبه مثقال برة من إيمان، -أو قال: من خير-، أخرجوا من كان في قلبه مثقال برة من إيمان، -أو قال: من خير-، أخرجوا من كان في قلبه مثقال ذرة من إيمان، -أو قال: من خير-» أخرجوا من كان في قلبه مثقال ذرة من إيمان، -أو قال: من خير-» أخرجوا من كان في قلبه مثقال ذرة من إيمان، -أو قال: من خير-» أنهذا يدل أخرجوا من كان في قلبه مثقال ذرة من إيمان، -أو قال: من خير-» أنهذا يدل على تفاوت أيضًا.

ومما يدل على تفاوت الإيمان: تفاوت المنازل في الجنة؛ وقد قال النبي على:

<sup>(</sup>١) جَزَّ من حديث طويل أخرجه البخاري (٧٤٣٩)، ومسلم (١٨٣) من حديث أبي سعيد الخدري المُظَّيَّة.

<sup>(</sup>٢) التخريج السابق نفسه.

"إن أهل الجنة ليتراءون أصحاب الغرف، كما تتراءون الكوكب الدري الغابر في الأفق الشرقي، أو الغربي، فقال الصحابة -رضوان الله عليهم-: تلك منازل الأنبياء لا ينالها غيرهم. فقال النبي على: بلئ، والذي نفسي بيده رجال آمنوا بالله وصدّقوا المرسلين» (١).

ومما يدل على ذاك أن هؤلاء الذين يخرجون من النار يخرجون وقد صاروا حُممًا إلا مواضع السجود منهم، فإذا وضعوا على نهر الحياة نبتوا عليه، كما تنبت الحبة في حميل السيل، ثم إنهم يختمون بخواتم في رقابهم يعرفون بها، أنهم قد دخلوا النار، ويقال لهم الجهنميون، وهؤلاء يصيبون منازل متدنية بقدر ضعف أعمالهم، وضعف إيمانهم.

فهذه الأدلة كلها تدل علىٰ تفاوت الناس بالإيمان وأن أهله يتفاوتون فيه تفاوتًا عظيمًا، اللهم املأ قلوبنا إيمانًا بك، وتوكلاً عليك وإخلاصًا لك، ونصحًا لعبادك. وبالله التوفيق.

#### \* \* \* \* \*

\* قوله: «وأن الشهداء أحياء عند ربهم يرزقون، وأرواح أهل السعادة باقية ناعمة إلى يوم يبعثون وأرواح أهل الشقاوة معذبة إلى يوم الدين».

\* الشرح:

هذا إخبار عن حال الناس في البرزخ، فأهل الشقاوة يعذبون، وأهل السعادة ينعمون، وقد دل على ذلك أحاديث كثيرة، ومنها حديث سمرة أن النبي على كان

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٢٥٦)، ومسلم (٢٨٣١) من حديث أبي سعيد الخدري ١٠٠٠

يقول للناس: «من رأى منكم رؤيا البارحة، وأنه ذات يوم قال: أتاني آتيان من ربي، فقالا لي: انطلق فانطلقنا فمر رنا على رجل مضطجع، ورجلٌ قائم على رأسه بفهر، يثلغ رأسه به ثم يتدهده الحجر، فيذهب فيأخذه فلا يعود إلا وقد صح رأسه، فيثلغ به مرة أخرى فقلت: ما هذا؟ فقالا لي: انطلق انطلق، قال: فمر رنا على رجل مضطجع، ورجل يشرشر وجهه ومنخره، وشقه إلى قفاه، ثم يعود إلى الجانب الآخر فلا ينتهي إلى الجانب الآخر إلا وقد صح الأول، فقلت: ما هذا؟ فقالا: انطلق انطلق انطلق، قال: فانطلقنا فإذا مثل التنور، فإذا فيه رجال ونساء عراة، وإذا يأتيهم لهبٌ من أسفل منهم، فإذا جاءهم اللهب ضَوْضَوْا -يعني: صاحوا-... إلى آخر ما ذكر. وفي آخره أنهم قالوا له: إن الرجل الذي أتيت عليه يثلغ رأسه بفهر فيتدهده الحجر، فيأخذه، ثم يعود فيثلغ رأسه مرة أخرى فذاك رجل آتاه الله القرآن فرفضه، وكان ينام عن الصلاة المكتوبة، وأما الرجل الذي رأيته يشرشر وجهه فذاك رجل كان يخرج من بيته فيكذب الكذبة، يتحدث بها عنه في الآفاق.

وأما الذين رأيتهم في التنور رجال ونساء عراة فيأتيهم لهب من أسفل منهم فأولئك هم الزناة والزواني، وأما الرجل الذي رأيته يسبح في نهر من دم فذاك آكل الربا» إلى آخر ما ذكر من الحديث وهو في صحيح البخاري»(١).

ومما يدل على أن أهل البرزخ إن كانوا من أهل السعادة ينعمون، وإن كانوا من أهل السعادة ينعمون، وإن كانوا من أهل الشقاوة يعذبون قول الله صلى عن فرعون: ﴿ ٱلنَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَكُو عَلَيْهَا غُدُوًّا وَ الله وَعَوْنَ أَشَدَّ ٱلْعَذَابِ ﴾ [غافر: ٢٦]. والأخبار في ذلك موجودة في بطون الكتب دالة على ما ذكر، وهذا اعتقاد أهل السنة والجماعة.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٧٠٤٧) من حديث سمرة بن جندب فَيْكُنِّه.

\* قوله: «وأن المؤمنين يفتنون في قبورهم ويسألون». \* الشرح:

كما قال عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

ومن هذه الأدلة على ذلك: حديث البراء بن عازب الطويل قال: «توفي رجل فحضرنا، وحضر النبي ، ولما يلحد قال: فجلس النبي ، وجلسنا حوله فقال النبي ؛ إذا كان العبد في إدبار من الدنيا، وإقبال على الآخرة، نزل عليه ملك الموت، فإن كان من أهل السعادة نزل ملائكة معهم حنوط من الجنة، وأكفان من المجنة، فجلسوا منه على مدِّ البصر، فيأتي ملك الموت فيجلس عند رأسه، ويقول: أيتها الروح الطيبة اخرجي إلى رَوْح وريحان، وربِّ غير غضبان، فتنسلُّ روحه من جسده كما تنسلُّ القطرة من فيِّ السقاء، فإذا أخذها جاءت تلك الملائكة فأخذوها منه، ولم يدعوها في يده طرفة عين...، وذكر الحديث «وأنهم يعرجون بروحه، وأنه تنبعث من روحه ربح طيبة كأطيب ما كانت، وأنه إذا كان كافرًا أو منافقًا نزلت ملائكة سود الوجوه معهم مسوح من النار، وأكفان من النار... وذكر الحديث.

وفيه: «أن العبد إذا وضع في قبره أتاه ملكان. فقالا له: من ربك؟ ما دينك؟ من هذا الرجل الذي بعث فيكم؟ فأما المؤمن فيثبته الله، فإذا قالوا: من ربك؟ قال: ربي الله، فإذا قالوا: ما دينك؟ قال: ديني الإسلام. فإذا قالوا له: ما هذا الرجل الذي بعث فيكم؟ قال: هو محمد رسول الله، جاءنا بالبينات والهدئ، فآمنا به وصدقناه، فيفتح له باب إلى الجنة، فيقال له: هذا مجلسك من الجنة إذ كنت

مؤمنًا، ثم يفتحان له بابًا إلى النار فيقولان: كان هذا مجلسك من النار لو كفرت، فيقول: دعاني أبشر أهلي. فيقال له: نم نومة العروس الذي لا يوقظه إلا أحبُّ أهله إليه.

وأما الكافر، أو المنافق فإنه إذا قيل له: من ربك؟ قال: ها ها لا أدري سمعت الناس يقولون شيئًا فقلته، فإذا قيل له: ما هذا الرجل الذي بعث فيكم؟ قال: ها ها لا أدري سمعت الناس يقولون شيئًا فقلته، فيضرب بمطرقة لو ضُرب بها جبل لصار ترابًا فيصيح صيحة يسمعها كل من خلق الله إلا الجن والإنس»(١).

#### \* \* \* \* \*

\* قوله: «وأن على العباد حفظة يكتبون أعمالهم، ولا يسقط شيء من ذلك عن علم ربهم».

\* الشرح:

الأدلة عَلَىٰ أَنَّ مَعَنَا حفظة يكتبون أعمالنا قول الله ﷺ: ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَنفِظِينَ اللهِ ﷺ: ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَنفِظِينَ اللهِ المِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ اللهِل

وقول الله ﷺ: ﴿ وَلَقَدَ خَلَقَنَا ٱلْإِنسَانَ وَنَعْلَمُ مَا تُوسَوسُ بِهِ عَنَفُسُهُ ۗ وَخَنَ ٱقْرَبُ إِلَيْهِ مِنَ حَبِلِ ٱلْوَرِيدِ ﴿ آَ إِنَّا لَا لَهُ عَنِهُ الْمُعَالِ عَنِ ٱلْمَعِينِ وَعَنِ ٱلشِّمَالِ فَعِيدُ ﴿ مَا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَفِيبُ حَبِلِ ٱلْوَرِيدِ ﴿ آَ إِنَّا لَلَهُ لَلَهُ لَا لَهُ مِن أَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَفِيبُ عَيْدُ ﴾ [ق:١٦-١٦].

وفي الحديث الصحيح: «يتعاقبون فيكم ملائكة بالليل، وملائكة بالنهار، ويجتمعون في صلاة الفجر، وصلاة العصر، ملائكة الليل، وملائكة النهار، فإذا

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود (٤٧٥٣)، وصححه الألباني في صحيح الجامع (١٦٧٦).

صليت العصر عرج ملائكة النهار إلى ربهم وبقيت ملائكة الليل، فيقول الله - وهو أعلم للنين عرجوا: كيف تركتم عبادي؟ فيقولون: أتيناهم وهم يصلون وتركناهم وهم يصلون ...»(۱).

#### \* \* \* \* \*

\* قوله: «وأن خير القرون القرن الذين رأوا رسول الله على وآمنوا به، ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم، وأفضل الصحابة الخلفاء الراشدون المهديون، أبو بكر، ثم عمر، ثم عثمان، ثم علي -رضي الله عنهم أجمعين-، وألا يذكر أحد من صحابة رسول الله على إلا بأحسن ذكر والإمساك عما شجر بينهم، وأنهم أحق الناس أن يُلتمس لهم أحسن المخارج ويظن بهم أحسن المذاهب».

# \* الشرح:

ما قاله مؤلف العقيدة في هذا المقطع هو عقيدة أهل السنة والجماعة، يرون أفضل القرون القرن الذي بعث فيهم رسول الله الله والمنوا به، وصحبوه، ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم لقوله الله القرون قرني».

والقرون: اسم جنس، ووصف قرنه بالخيرية فيها دالٌ على أن أهل قرنه هم أفضل القرون السابقة واللاحقة، المتقدمة والمتأخرة.

فقد اختار الله لنبيه -صلوات الله وسلامه عليه- أفضل القرون، وبعثه فيهم لقوله عليه: «أفضل القرون قرني، ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم، ثم يأتي بعد ذلك أقوام يحلفون ولا يستحلفون، وينذرون ولا يوفون،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٥٥٥)، ومسلم (٦٣٢) من حديث أبي هريرة ﷺ.

 $e^{(1)}$ ويظهر فيهم السِّمَن

وأن صحابته -رضوان الله عليهم- هم الذين مثلوا الدين الحق بأفعالهم وواقعهم تطبيقًا للشريعة التي تلقوها منه ﷺ، فلذلك ينبغي أن نكون على طريقتهم: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعَدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ فُوَلِدِهِ مَا تَوَلَى وَنُصَّلِهِ عَنْدَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ فُولِدِهِ مَا تَوَلَى وَنُصَّلِهِ عَنْدَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ فُولِدِهِ مَا تَوَلَى وَنُصَّلِهِ عَنْدَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ فُولِدِهِ مَا تَوَلَى وَنُصَّلِهِ عَنْدَ سَبِيلِ ٱلمُؤْمِنِينَ فَوَلِدِهِ مَا تَوَلَى وَنُصَّلِهِ عَنْدَ سَبِيلِ ٱلمُؤْمِنِينَ اللهُ النساء:١١٥].

فأصحابه هم المؤمنون، وتوحيد الله وَجُلاً بالعبادة ومتابعة الرسول على فيما شرع وعلم به أمته هو المفترض، وهو الذي يجب اتباعه، وقد قال -صلوات الله وسلامه عليه في حديث الافتراق: «وستفترق هذه الأمة على: ثلاث وسبعين أمة كلها في النهار إلا واحدة، ولما سئل عن الواحدة. قال: هم الذين على مثل ما أنا عليه وأصحابي»(٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٦٥١)، ومسلم (٢٥٣٥) من حديث عمران بن حصين عليه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (٢٦٤١) من حديث عبد الله بن عمرو هي النفيض ، وحسنه الألباني في صحيح الجامع (٥٣٤٣).

<sup>(</sup>٣) مر تخريجه (ص٥٤).

أما أفضل الصحابة، فأفضلهم وأفضل الأمة على الإطلاق: أبو بكر على ثم عمر، ثم عثمان، ثم على -رضي الله عنهم أجمعين-، ثم الستة الباقون من العشرة، ثم من هاجر الهجرتين، ثم أصحاب بدر، ثم أصحاب الحديبية الذين بايعوا تحت الشجرة، ثم من أسلم وقاتل قبل الفتح، ثم من أسلم وقاتل بعد الفتح، ثم صغار الصحابة، ثم خير الأمة العلماء الذين حملوا هذا الدين إلينا حملوه من الصحابة، وأتباع الأتباع حملوه من الأتباع وهكذا.

وعقيدة أهل السنة والجماعة أنه لا يذكر أحد من الصحابة بسوء، وأن الواجب على المسلمين السكوت عما شجر بين أصحاب رسول الله على ولهذا قال قائلهم: وما جرى بين الصحاب نسكتُ عنه وأجر الاجتهاد نشبتُ

#### \* \* \* \* \*

\* قوله: «والطاعة لأئمة المسلمين من ولاة أمورهم وعلمائهم، وأتباع السلف الصالح واقتفاء آثارهم والاستغفار لهم».

# \* الشرح:

يقول المؤلف رَحَمُ لَسُّهُ: «والطاعة لأئمة المسلمين من ولاة أمورهم وعلمائهم» هذه عقيدة أهل السنة والجماعة؛ امتثالاً لأمر الله وأمر رسوله، والله تعالى أمر المؤمنين بطاعته وطاعة رسوله، وطاعة أولي الأمر فقال -جل من قائل-: ﴿ يَتَأَيُّهَا الْمَوْمَنِينَ ءَامَنُوۤ الطَّيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الْأَمْرِ مِنكُم ﴾ [النساء: ٥٩].

فعطف الأمر بالطاعة في حق الرسول على حق الله، ثم قال: وأولي الأمر منكم، ولم يكرر الفعل؛ فدلَّ ذلك على أن طاعة ولاة الأمور داخلة في طاعة الله وطاعة رسوله، فهم يطاعون فيما أمر الله به ورسوله، إذا أمروا بأمر الله، ونهوا عما

نهي الله عنه، فإن أمروا بخلاف ذلك فلا طاعة لهم في المعصية.

وقد قال النبي على: «لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق»(١).

وقال -صلوات الله وسلامه عليه-: «إنما الطاعة في المعروف» (٢). فحصر الطاعة في المعروف، ومفهوم هذا أنهم إن أمروا بغير المعروف لم يُطاعوا فيه.

وقد وردت في السنة أحاديث كثيرة توجب بل تحتم طاعة ولاة الأمر علمًا بأن ولاة الأمر يفسر بولاة الأمر الذين هم أصحاب الولاية، ويفسر بالعلماء، وهؤلاء تجب طاعتهم كما قلنا، فولاة الأمر تجب طاعتهم فيما أمروا به مما يتعلق بالولاية ما لم يكن معصية لله.

والعلماء تجب طاعتهم فيما أفتوا به، وأخبروا به من أحكام الشرع؛ إذ إنهم العارفون بذلك، والعالمون به، والممارسون له، وقد قال ﴿ وَمَا كَانَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَنفِرُوا كَانَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَنفِرُوا كَانَ اللَّهِ فَلَوْلَا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طَآبِفَةٌ لِيَـنَفَقَهُوا فِي الدِّينِ وَلِيُنذِرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمُ لَعَلَهُمْ يَعَذَرُونَ ﴾ [التوبة: ١٢٢].

والله على النفر الذين كان معهم رجل في السرية، أصابته شجة فاحتلم، فقال لهم: هل أولئك النفر الذين كان معهم رجل في السرية، أصابته شجة فاحتلم، فقال لهم: هل تجدون لي رخصة أن أتيمم؟ قالوا: لا. فاغتسل فمات. وقد جاء في الحديث على فرض صحته أن النبي على قالوا: «قتلوه قتلهم الله، هلا سألوا إذ لم يعلموا، فإنما شفاء العى السؤال...»(").

<sup>(</sup>١) أخرجه البغوي في شرح السنة (١٠/٤٤)، من حديث النواس بن سمعان رَضِيَّة، وصححه الألباني في تخريج المشكاة (٣٦٩٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٧٢٥٧)، ومسلم (١٨٤٠) من حديث على صَلَّيُّهُ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود (٣٣٦)،من حديث جابر بن عبد الله هي نيسته الألباني في صحيح الحجامع (٤٣٦٢).

وفي هذه الآيات والأحاديث دليل على وجوب الرجوع إلى أهل العلم في المسائل الدينية والأخذ بقولهم فيما أفتوا به.

والأحاديث الدالة على وجوب طاعة ولاة الأمر في الصحيحين، وفي أحدهما، وفي السنن الأربع، ومسند أحمد، وغير ذلك، فمنها حديث أبي ذر الله قال: «أمرني خليلي أن أسمع وأطيع، وإن كان عبدًا حبشيًّا، كأن رأسه زبيبة»(١).

ومنها: حديث عبادة بن الصامت قال: «دعانا رسول الله على فبايعناه على السمع والطاعة في العسر واليسر، والمنشط والمكره، وعلى أثرة علينا، وألا ننازع الأمر أهله إلا أن تروا كفرًا بواحًا معكم من الله فيه برهان» (٢).

ومنها: حديث ابن عباس عليه فإنه «من كره من أميره شيئًا فليصبر عليه فإنه من خرج من السلطان قيد شبر، فمات إلا مات ميتة جاهلية»(").

ومنها: حديث أبي سعيد الخدري الله المناتكم وأمركم جميع على رجل واحد يريد أن يشق عصاكم ويفرق كلمتكم، فاضربوه بالسيف كائنًا من كان (١٠).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۲۹۳) من حديث أنس على عن النبي الله قال: «اسمعوا وأطيعوا، وإن استعمل حبشى كأن رأسه زبيبة».

وأخرج مسلم (١٨٣٧) من حديث أبي ذر في الله قال: «إن خليلي أوصاني أن أسمع وأطيع، وإن كان عبدًا مجدَّع الأطراف».

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٧٠٥٦)، ومسلم (١٧٠٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٧٠٥٣)، ومسلم (١٨٤٩).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم في كتاب الإمارة، باب: حكم من فرق أمر المسلمين وهو مجتمع (٣/ ١٤٨٠) (ح-٢) (١٨٥٢)، من حديث عرفجة على وقول الشيخ: من حديث أبي سعيد. لعله سبق لسان. قلت: هو في صحيح مسلم، باب: إذا بويع لخليفتين بلفظ: «إذا بويع لخليفتين فاقتلوا الآخر منهما». رقم الحديث (١٨٥٣). [النجمي].

وفي هذا المعنى حديث عرفجة الكلابي.

وفي حديث أبي هريرة مرفوعًا بلفظ: «من خرج من الطاعة وفارق الجماعة مات ميتة جاهلية»(١).

وله حديث آخر بلفظ: «ستكون خلفاء فتكثر. قالوا: فما تأمرنا؟ قال: فوا ببيعة الأول فالأول»(٢).

ومنها: حديث عبد الله بن عمر، أنه جاء إلىٰ عبد الله بن مطيع يوم الحرة، فقال عبد الله ضعوا للشيخ وسادة. فقال عبد الله بن عمر: إني لم آتِ لأجلس، وإنما أتيت لأخبرك أن النبي على قال: «من فارق الجماعة لقي الله، ولا حجة له، ومن مات وليس في عنقه بيعة مات ميتة جاهلية» (٢٠).

وفي حديث عبد الله بن عمرو الطويل: «من بايع إمامًا فأعطاه صفقة يده وثمرة فؤاده فليطعه إن استطاع، فإن جاء آخر ينازعه فاضربوا عنق الآخر كائنًا من كان»(٤).

ومنها: حديث عوف بن مالك الأشجعي: «خيار أئمتكم الذين يحبونكم وتحبونهم، وتصلون عليهم ويصلون عليكم، وشرار أئمتكم الذين يبغضونكم، وتبغضونهم، وتلعنونهم ويلعنونكم. قالوا: أفلا نقاتلهم؟ قال: لا ما أقاموا فيكم الصلاة»(٥). وحديث عن أم سلمة إلىٰ غير ذلك من الأحاديث، علمًا بأن هذه الأحاديث التي ذكرتها بعضها في الصحيحين، وبعضها في مسلم.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٨٤٨).

<sup>(</sup>٢) أحرجه مسلم (١٨٤٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (١٨٥١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم (١٨٤٤).

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم (١٨٥٥).

فهذه الأحاديث وأمثالها توجب على كل مسلم السمع والطاعة لولاة الأمور سواء كانوا مطيعين أو عصاة، بررة أو فجارًا، فلا يجوز الخروج عليهم، ولا يجوز منازعتهم؛ بل الواجب السمع والطاعة لهم.

ثم إن طاعتهم طاعة لله عَجَلاً ، ولرسوله عَلا ؛ قال عَلا : «من أطاع أميري فقد أطاعني، ومن أطاعني فقد أطاع الله»(١).

وفي رواية: «من أطاع الأمير»<sup>(۲)</sup>، وهذه الرواية فائدتها أن هذه في الأمراء عامة، وليس ذلك خاصًّا بالأمير الذي يؤمره النبي على فهذه عقيدة أهل السنة والجماعة؛ بل ورد في حديث حذيفة بن اليمان: «اسمع وأطع للأمير، وإن ضرب ظهرك وأخذ مالك»<sup>(۳)</sup>.

ومن قدح في هذه الزيادة، وأراد أن يتعلل بذلك للتوصل للخروج على ولاة الأمر، فإنه ضالً مضلُ؛ إذ إن هذه الزيادة إن ضعفت، فقد أفاد مفادها جميع الأحاديث التي سبق ذكرها؛ لذلك فإن هذه العقيدة هي عقيدة المسلمين، عقيدة أهل السنة والجماعة، ومن زعم أن الإمام إن فسق أو عصى يجوز الخروج عليه، فإن زعمه هذا باطل ترده هذه الأحاديث التي سبرناها، وهذا القول -قول من قال بجواز الخروج على الإمام الفاسق- قول ضعيف لبعض المخالفين للسنة -عفا الله عنا وعنهم-.

#### \*\*\*\*

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٩٥٧)، ومسلم (١٨٣٥).

<sup>(</sup>٢) التخريج السابق نفسه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (١٨٤٧).



# \* قوله: «واتبًاع السلف الصالح واقتفاء آثارهم، والاستغفار لهم». \* الشرح:

ما قاله رَيَحُ لِللّهُ واجب على المسلمين، فالله وَ قَالَ في سورة الحشر: ﴿وَالَّذِينَ مَا قَالُهُ وَمَا يَعُولُونَ رَبّنَا ٱغْفِرْ لَنَكَا وَ لِإِخْوَانِنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا بِٱلْإِيمَانِ وَلَا تَجْعَلَ فِي قَلُوبِنَا عِلّاً لِيَلَانِ وَاللّهَ عَلَى الْمَا عَلَى اللّهُ عَلَى الْمَا عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَل

وقال ﷺ: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعَدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُولِهِ ـ مَا تَوَلَّىٰ وَنُصْلِهِ ـ جَهَ نَمُ وَسَآءَتْ مَصِيرًا ﴾ [النساء:١١٥].

فاتباع سبيل المؤمنين واجب على من بعدهم، والمؤمنون هم أصحاب رسول الله ومن كان بعدهم على عقيدتهم، وسار سيرهم، أما من أخذ غير سبيل المؤمنين فإنه قد اتَّخذ سبيلاً غريبًا وبعيدًا عما وضعه رسول الله الله المؤمنين فإنه قد اتَّخذ سبيلاً غريبًا وبعيدًا عما وضعه رسول الله المؤمنين فإنه قد الله المؤمنين فإنه قد الله على بيضاء ليلها كنهارها، لا يزيغ عنها إلا هالك»(١).

فأخبر أن الهلكة في الزوغان منها، أي: عن طريقته التي رسمها لأمته، وعاش عليها صحابته، ومن بعدهم من أهل العلم الذين حملوا شريعته هم من أهل العلم الذين حملوا شريعته تلاث كتاب وسنة، وفي حديث الافتراق قال النبي الله وستفترق هذه الأمة على ثلاث وسبعين فرقة كلها في النار إلا واحدة. قالوا: من هم يا رسول الله ؟ قال: هم الذين على مثل ما أنا عليه وأصحابي "(٢).

وعن بعض السلف أنه قال: «اتبعوا ولا تبتدعوا فقد كفيتم»(٣).

<sup>(</sup>۱) مر تخریجه (ص٥٤).

<sup>(</sup>٢) مر تخريجه (ص٨٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الدارمي (٢٠٥) من قول عبد الله بن مسعود صَّطَّةِنه.

وختم مؤلف هذه العقيدة كتابه، أو بالأحرى عقيدته بهذه الجملة: «وترك المراء والجدال في الدين، وترك كل ما أحدثه المحدثون». \* الشرح:

فالجدال منهي عنه وبالأخص الجدال في القرآن، والجدال في الآثار التي جاءت عن النبي على فما جاء في القرآن يجب أن نؤمن به ونتبعه، وما صح من السنة كذلك يجب أن نؤمن به ونتبعه، إذ هما المصدران اللذان قرر الله بهما شريعة عبده ونبيه محمد على فالقرآن هو أصل التشريع، والسنة مبينة ومفسرة له، قال تعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَا إَلِينَاسِ مَا نُزِلَ إِلَيْهِمْ ﴾ [النحل: ٤٤].

#### \* \* \* \* \*

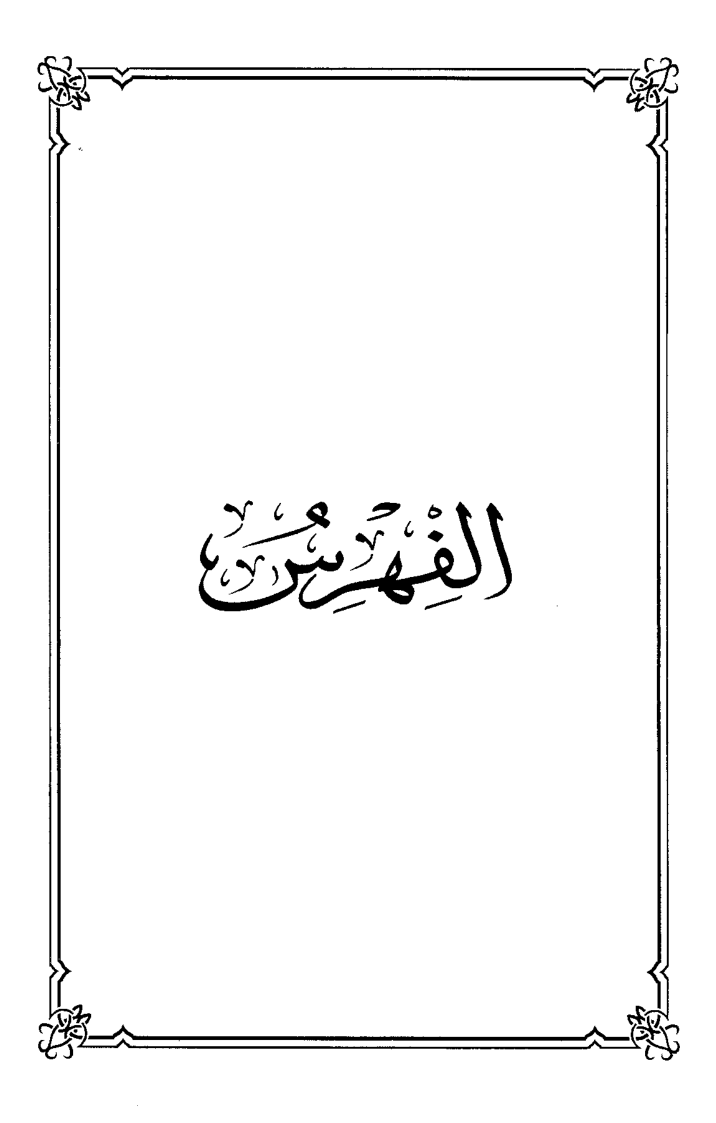
\* قوله: «وترك ما أحدثه المحدثون».

أي: أن الواجب على كل طالب علم، بل على كل مسلم: أن يتبع الآثار الثابتة عن النبي على وعن السلف الصالح التي ثبتت من أقوالهم وأفعالهم إذ إنهم مثلوا الشريعة، وترجموها ترجمة واقعية، لذلك يَجبُ أن نترك المحدثات، وأن نتبع كتاب الله وسنة رسوله على فهم السلف الصالح، ونتبرأ من كل ما خالف ذلك.

وصلىٰ الله علىٰ سيدنا محمد وعلىٰ آله وأزواجه وذريته وسلَّم تسليمًا كثيرًا. وأقول رحم الله المؤلف لقد نصح وبلَّغ وعلَّم وبيَّن، وإن الواجب متابعته علىٰ ذلك؛ لأن ذلك هو الحق فيما نعتقده -وبالله تعالىٰ التوفيق-.

#### \* \* \* \* \*







# فهرس الموضوعات

| ٥   | ترجمة مختصرة لابن ابي زيد القيرواني                            |
|-----|----------------------------------------------------------------|
| ۸   | نص مقدمة مؤلف الرسالة رَيِخ إلَّلهُ                            |
| ۱٤  | نظم مقدمة الرسالة للشيخ أحمد بن مشرف الأحسائي المالكي          |
| ۲.  | شرح مقدمة مؤلف الرسالة                                         |
| ۲۹  | قوله: «باب: ما تنطق به الألسنة وتعتقده الأفئدة»                |
| ٣.  | قوله: «لا شبيه له، ولا نظير له، ولا ولد له»                    |
| ۳.  | قوله: «ليس لأوليته ابتداء، ولا لآخريته انقضاء»                 |
| ۳۱  | قوله: «ولا يبلغ كنه صفته الواصفون، ولا يحيط بأمره المتفكرون»   |
| 44  | قوله: «العالم الخبير المدبر القدير السميع البصير العلي الكبير» |
| ٣٣  | قوله: «وأنه فوق عرشه المجيد بذاته وهو في كل مكان بعلمه»        |
| ۲ ٤ | قوله: «خلق الإنسان ويَعلمُ ما توسوس به نفسه»                   |
| ٣٤  | قوله: «علىٰ العرش استوى، وعلىٰ الملك احتوىٰ »                  |
| ٣٦  | قوله: «وله الأسماء الحسني»                                     |
| ٣٧  | قوله: « والصفات العلا»                                         |
| ٣٨  | قوله: «لم يزل بجميع صفاته وأسمائه»                             |

| قوله: «كلم الله موسى بكلامه الذي هو صفة ذاته» ٣٩               |
|----------------------------------------------------------------|
| قوله: « وتجليٰ للجبل فصار دكًّا من جلاله»                      |
| قوله: « والإيمان بالقدر خيره وشره حلوه ومره» ٢٦                |
| قوله: «علم كل شيء قبل كونه فجرئ علىٰ قدره»                     |
| قوله: «يضل من يشاء فيخذله بعدله ويهدي من يشاء فيوفقه بفضله» ٤٨ |
| قوله: « تعالىٰ الله أن يكون في مُلكه ما لا يريد»               |
| قوله: «أو يكون خالق لشيء إلا هو رب العباد ورب أعمالهم»         |
| قوله: «ثم ختم الرسالة والنذارة والنبوة بمحمد نبيه عَلَيْدٌ»٥١  |
| قوله: «وأنزل عليه كتابه الحكيم، وشرح به دينه القويم» ٥٣        |
| قوله: «وأن الساعة آتية لا ريب فيها، كما أخبر الله» ٥٥          |
| قوله: « وأن الله سبحانه ضاعف لعباده المؤمنين الحسنات»          |
| قوله: «و من عاقبه بناره أخرجه منها بإيمانه فأدخله به جنته» ٥٨  |
| قوله: « وأن الله سبحانه قد خلق الجنة فأعدها دار خلود لأوليائه» |
| قوله: « وأكرمهم فيها بالنظر إلى وجهه الكريم »                  |
| قوله: «وهي التي أهبط منها آدم نبيه وخليفته إلى أرضه» ٦٢        |
| قوله: «وخلق النار، وأعدها دار خلود لمن كفر به وألحد» ٦٣        |
| قوله: « وأن الله يجيء يوم القيامة والملك صفًّا صفًّا» ٦٥       |
| قُوله: «الأعمال توزن» ٧٧                                       |
| قوله: «وأن الصراط حق يجوزه العباد بقدر أعمالهم» ٦٨             |
| قيله: «والاروان رحوض رسول الله ﷺ ته ده أمتُه»                  |

| قوله: «وأن الإيمان قول باللسان، وإخلاص بالقلب، وعمل بالجوارح» ٧٢       |
|------------------------------------------------------------------------|
| قوله: «وأنه لا يكفر أحد بذنب من أهل القبلة»                            |
| قوله: «وأن الشهداء أحياء عند ربهم يرزقون، وأرواح أهل السعادة باقية» ٧٧ |
| قوله: «وأن المؤمنين يفتنون في قبورهم ويسألون»                          |
| قوله: «وأن علىٰ العباد حفظة يكتبون أعمالهم»                            |
| قوله: «وأن خير القرون القرن الذين رأوا رسول الله ﷺ وآمنوا به» ٨١       |
| قوله: «والطاعة لأئمة المسلمين من ولاة أمورهم وعلمائهم» ٨٣              |
| قوله: «واتِّباع السلف الصالح واقتفاء آثارهم»                           |
| قوله: «ترك المراء والجدال في الدين، وترك كل ما أحدثه المحدثون» ٨٩      |
| الفهرسالفهرس                                                           |

### \* \* \*

ما المركب المحرف المركب المرك

نَاكِيْفُ فَضِ ثِيلَة النِشِيخ الْعَلَّامَنْ أُحْمِ وَمِن سِيحُ مِن النَّجِبُ عِينَ أُحْمِ رَبِّن سِيمُ مِن النَّجِبُ عِينَ

عَلَقَ عَلَى الْجُزُو الْأَوْلِ الْإِمَامُ الْعَلَامَة اللَّجِدَّتُ مُحَمِّقً لَيْ الْمُؤْلِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللللِّهِ الللَّهِ الللَّهُ اللَّهُ اللللِّهُ اللللِّهُ اللللِّهُ الللللِّلِي الللللِّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ الللللِّلْمُ الللللِّهُ اللللِّهُ الللللِّلْمُ الللللِّلْمُ الللللِّلْمُ الللللِّلْمُ اللللْمُ الللللِّلْمُ الللللِّلْمُ اللللللِّلْمُ الللللِّلْمُ اللللللْمُ اللللللللِّلْمُ الللللِّلْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللللللِّلْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللِمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُولِ الللْمُ الللْمُ الللِمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللِمُ الللْمُ الللِمُ الللْمُ اللللْمُ الللِمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللِمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللِمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللِمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللِمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللِمُ الللْمُ الللِمُ الللْمُ الللْمُ الل







0

الإدارة : ١٧ ش صعب صالح - عين شمس - القاهرة جوال : ١٨٨٨٨ ٤٠٧٨ - ١٨٨٨٨ ٤٠٨١ · الكتبة: ١٨ش الهدي المحمدي - أحمد عرابي - عين شمس

E-mail:daralmenhaj@hotmail.com E-mail:daralminhaj@yahoo.com